
47 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

 

 

 

 

 

RELIGIOUS AND CHARACTER EDUCATION 

FOR ADOLESCENT IDENTITY FORMATION 

AMID INDONESIA’S EDUCATIONAL CRISIS 

 

PENDIDIKAN AGAMA DAN BUDI PEKERTI 

UNTUK PEMBENTUKAN IDENTITAS REMAJA 

DI TENGAH KRISIS PENDIDIKAN  

DI INDONESIA 
 

Pdt. Prof. Tabita Kartika Christiani, Ph.D.1 

Universitas Kristen Duta Wacana 

 

 

ABSTRACT 

This study examines how Religious and Character Education (RCE) can meaningfully contribute 

to adolescent identity formation amid Indonesia’s broader educational challenges now increasingly 

recognized as part of a wider policrisis affecting society, as highlighted by the Communion of 

Churches in Indonesia (PGI). Drawing on Erik Erikson’s theory of psychosocial development, 

this research positions adolescence as a key moment for shaping personal, social, and spiritual 

identity. Based on a 2019 survey of 1,173 students across various public and faith-based high 

schools in Yogyakarta, the study analyzes how different modes of RCE such as doctrinal, ethical, 

and identity-based, interact with students’ beliefs, decision-making, and interfaith attitudes. The 

findings show that while ethical formation and identity development have the strongest positive 

impact, doctrinal approaches are correlated with exclusive group thinking and negative views 

toward religious others. These dynamics are especially urgent in light of the PGI’s policrisis 

framework, where fragmented education, rising intolerance, and identity-based polarization 

threaten social cohesion. The article argues that a shift toward inclusive, dialogical, and 

interreligious models of RCE is not only pedagogically sound but morally necessary. Such an 

 
1 Tabita Kartika Christiani adalah Guru Besar Teologi bidang Pendidikan Kristiani pada Fakultas 
Teologi Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta. Beliau adalah pendeta Gereja Kristen 
Indonesia (GKI) Sinode Wilayah Jawa Tengah. 

Received: 23 Mei 2025 Reviewed: 18 Juni 2025 Published: 7 Juli 2025 



48 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

approach can equip adolescents with the tools to become empathetic, critical, and resilient citizens 

in an era marked by complex, overlapping crises. 

Keywords: Adolescent identity; religious education; character formation; educational crisis; interreligious pedagogy; 

policrisis; PGI 

 

ABSTRAK 

Studi ini mengkaji bagaimana Pendidikan Agama dan Budi Pekerti (PABP) dapat memberikan 

kontribusi yang bermakna dalam pembentukan identitas remaja di tengah tantangan pendidikan 

yang lebih luas di Indonesia, yang kini semakin diakui sebagai bagian dari policrisis yang 

memengaruhi berbagai aspek kehidupan masyarakat, sebagaimana disoroti oleh Persekutuan 

Gereja-Gereja di Indonesia (PGI). Dengan merujuk pada teori perkembangan psikososial Erik 

Erikson, penelitian ini menempatkan masa remaja sebagai fase penting dalam pembentukan 

identitas personal, sosial, dan spiritual. Berdasarkan survei tahun 2019 terhadap 1.173 siswa dari 

berbagai sekolah menengah umum dan berbasis agama di Yogyakarta, studi ini menganalisis 

bagaimana pendekatan PABP, baik yang bersifat doktrinal, etis, maupun berbasis identitas, 

berinteraksi dengan keyakinan pribadi, pengambilan keputusan, dan sikap antariman siswa. 

Temuan menunjukkan bahwa pendekatan etis dan pembentukan identitas memiliki dampak positif 

yang paling kuat, sementara pendekatan doktrinal justru berkorelasi dengan cara berpikir eksklusif 

dan pandangan negatif terhadap kelompok agama lain. Dinamika ini menjadi semakin mendesak 

dalam konteks kerangka policrisis PGI, di mana pendidikan yang terfragmentasi, intoleransi yang 

meningkat, dan polarisasi berbasis identitas mengancam kohesi sosial. Artikel ini menegaskan 

perlunya pergeseran menuju model PABP yang inklusif, dialogis, dan antaragama, bukan hanya 

sebagai strategi pedagogis yang efektif, tetapi juga sebagai keharusan moral. Pendekatan semacam 

ini dapat membekali remaja dengan kemampuan untuk menjadi warga yang empatik, kritis, dan 

tangguh dalam menghadapi era yang ditandai oleh krisis-krisis yang kompleks dan saling terkait. 

 

Kata-kata Kunci: Identitas remaja; pendidikan agama; pembentukan karakter; krisis pendidikan; pedagogi 

antaragama; policrisis; PGI 

 

PENDAHULUAN 

 

Dalam psikologi perkembangan, identitas merupakan salah satu ciri dan tugas perkembangan 

remaja berusia 12-18 tahun. Maka bagi siswa SMP dan SMA/SMK pembentukan identitas 

merupakan hal yang sangat penting dan bermakna. Ada banyak hal yang ikut membentuk identitas 

seorang remaja, yang berkaitan dengan berbagai peran yang telah ia jalani selama masa kanak-

kanak, termasuk agama. Oleh karena itu Pendidikan Agama dan Budi Pekerti di sekolah ikut 

berperan dalam membentuk identitas remaja.  

Persoalan dapat muncul jika identitas itu dipolitisasi, menjadi politik identitas, yang dapat 

membuat remaja bersikap fanatik pada agamanya sendiri, dan intoleran terhadap agama-agama 

yang lain. Pendidikan Agama pun dapat berperan untuk memunculkan politik identitas pada 

remaja. Bagaimana caranya agar identitas tidak dipolitisasi melalui Pendidikan Agama? Tentu saja 

dengan menyelenggarakan Pendidikan Agama yang menghargai agama-agama yang lain, dan 

mengarahkan Pendidikan Agama pada tindakan-tindakan etis untuk kepentingan umum atau 

kepentingan bersama semua orang. 



49 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

Dengan menggunakan hasil penelitian “Dinamika Pendidikan Agama Multikultural 

SMA/SMK/MA di kota Yogyakarta” yang saya lakukan pada tahun 2019 bersama Pdt. Handi 

Hadiwitanto, Ph.D., yang sudah dipublikasikan sebagai book chapter dalam buku berjudul The 

Bloomsbury Handbook of Religious Education in the Global South, dalam tulisan ini saya hendak 

menganalisis hasil penelitian dari sudut yang berbeda, yaitu identitas.2 Maka tulisan ini diawali 

dengan pembahasan tentang identitas remaja, kemudian hasil penelitian tentang identitas dan mata 

pelajaran Pendidikan Agama dan Budi Pekerti, dan selanjutnya bagaimana menghindarkan 

Pendidikan Agama dari kepentingan politik identitas. 

 

Identitas Remaja 

Seorang psikolog bernama Erik Erikson menyebutkan bahwa ciri dan tugas perkembangan 

remaja adalah identitas vs. kebingungan peran (identity vs role confusion).3  Usia remaja adalah 12-18 

tahun, yang dapat diperpanjang hingga usia 23 tahun (moratorium). Sebelum masa remaja, anak 

belajar bermacam-macam peran (misalnya sebagai pelajar, kakak, adik, orang Kristen, atlet dsb.). 

Pada masa remaja semua peran itu harus disatukan menjadi sebuah identitas yang tidak 

bertentangan dengan nilai-nilai dan sikap hidup lingkungannya. Bila mereka berhasil 

mewujudkannya, mereka akan memasuki masa dewasa dengan mantap. Sebaliknya, apabila mereka 

gagal, kebingunan peran itu akan menguasainya, yang diwujudkan antara lain dengan adanya 

kenakalan remaja. Seringkali dibutuhkan masa penundaan atau perpanjangan (moratorium) untuk 

mempersiapkan remaja memasuki masa dewasa. 

Pembentukan identitas terkait dengan berbagai peran semasa kanak-kanak yang bermuara 

pada masa remaja, namun selanjutnya masih tetap berkembang. Pencarian jati diri meliputi 

pengenalan diri (bakat, minat, kelebihan dan kekurangan) yang erat terkait dengan hubungan 

remaja dengan orang tua, keluarga, teman, lingkungan, dan Tuhan. Pengenalan diri juga mengarah 

pada pilihan pekerjaan/karier di masa mendatang. Pada tahap ini remaja sering 

mengidentifikasikan dirinya dengan seorang idola.  

Kebingungan peran disebabkan kebingungan remaja memasuki dunia baru, yaitu dunia 

orang dewasa – setelah meninggalkan dunia kanak-kanak. Remaja yang belum mengenal dirinya 

secara utuh, yang masih bertanya-tanya tentang dunianya dan masa depannya, sering merasa ragu-

ragu dan bingung. Dalam kebingungan ini remaja dapat terlibat dalam kenakalan remaja dalam 

rangka mencari perhatian dan menunjukkan keberadaan dirinya.  

Pencarian identitas dilakukan oleh remaja bersama-sama dengan teman-teman sebayanya. 

Perasaan senasib dan kesamaan proses perkembangan mengikat mereka bersama. Memang pada 

masa remaja hubungan dengan orang tua merenggang dibandingkan dengan masa kanak-kanak. 

Remaja yang merasa sudah dewasa tidak mau lagi diatur dan diperintah orang tua. Sebaliknya, 

pengaruh teman sebaya menjadi sangat kuat pada masa remaja. Hal ini sering membuat ketegangan, 

bahkan konflik, antara orang tua dan remaja. 

Pencarian identitas juga terkait dengan minat eksplorasi: remaja ingin berpetualang dan 

mencoba sesuatu yang baru untuk memenuhi keingintahuannya. Jika diarahkan dengan baik, minat 

eksplorasi dapat berkembang menjadi penelitian ilmiah. Namun jika dibiarkan tidak terarah, dapat 

 
2  Tabita Kartika Christiani dan Handi Hadiwitanto, “Indonesian Students’ Perceptions on Doctrines, Ethics, 

and Identity in Religious Education,” dalam Yonah Hisbon Matemba dan Bruce A. Collet, eds., The Bloomsbury 
Handbook of Religious Education in the Global South, London: Bloomsbury, 2022, 177-194. 

3  Erik Erikson, Childhood and Society, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010. 



50 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

disalahgunakan untuk mencoba melakukan hal-hal yang berbahaya (tindakan kriminal, hubungan 

seks pranikah dsb.). 

Pada era globalisasi ini, lingkungan remaja tidak lagi sebatas orang-orang dan lingkungan 

fisik, namun juga lingkungan maya dari dunia cyber – seperti dalam games, internet, email, berbagai 

media sosial (Facebook, Twitter, Instagram, dsb.) yang menciptakan perbedaan konsep tentang 

jarak, tempat, waktu, dan relasi. Teknologi komunikasi sering mendekatkan orang yang jauh, 

namun bisa menjauhkan orang yang dekat. Orang bisa berkomunikasi akrab dengan orang yang 

jauh secara fisik, namun acuh tak acuh dengan orang yang berada di sebelahnya secara fisik. Tugas 

perkembangan yang belum selesai pada tahap sebelumnya dapat diselesaikan pada masa remaja. 

Misalnya rasa percaya diri, yang mestinya sudah tumbuh pada masa kanak-kanak, bisa saja dikejar 

untuk tumbuh pada masa remaja. Lingkungan keluarga dan sekitarnya tempat remaja hidup sangat 

mempengaruhi perkembangan psikososial remaja.  

Peran Pendidikan Agama dan Budi Pekerti dalam membantu remaja membentuk identitas 

dan mengatasi kebingungan peran dapat dilakukan baik secara pribadi satu per satu maupun remaja 

secara bersama-sama, dengan tujuan agar remaja memiliki kepribadian yang sehat, potret diri yang 

baik, merasa dimengerti, dimaafkan, diterima, dan sebaliknya ia dapat berempati, serta memiliki 

sikap terbuka/inklusif. Dengan demikian peran Pendidikan Agama dan Budi Pekerti dalam 

membantu remaja membentuk identitas melawan kebingungan peran terasa “aman-aman saja” 

atau tidak ada masalah. Namun bagaimana jika identitas itu dipolitisasi menjadi politik identitas 

melalui Pendidikan Agama? Maka penelitian berikut ini dilakukan juga dalam rangka melihat peran 

Pendidikan Agama dan Budi Pekerti dalam pembentukan identitas remaja 

 

Identitas Siswa SMA/SMK dalam Pendidikan Agama dan Budi Pekerti  

Pada tahun 2019 saya dan Pdt. Handi Hadiwitanto, Ph.D. melakukan penelitian tentang 

“Dinamika Pendidikan Agama Multikultural SMA/SMK/MA di kota Yogyakarta.” Adapun dasar 

pemikiran penelitian ini menggunakan teori filsafat kurikulum. Ada empat macam filsafat 

kurikulum yaitu perenialisme, esensialisme, progresivisme, dan rekonstruktivisme.4 

• Perenialisme menekankan kebenaran absolut/universal, yang berlaku untuk semua orang 

tanpa terikat tempat dan waktu. Jadi kurikulum disajikan sama untuk semua orang di mana 

saja, dan kapan saja.  

• Esensialisme menekankan pentingnya pewarisan budaya, pemberian pengetahuan dan 

keterampilan kepada peserta didik agar mereka menjadi anggota masyarakat yang 

berfungsi. 

• Progresivisme menekankan pentingnya menghargai dan melayani keistimewaan individu 

peserta didik, sehingga kurikulum berpusat pada siswa dengan berbagai variasi pengalaman 

dan proses belajar. 

• Rekonstruksivisme menekankan masa depan peradaban manusia yang lebih baik, sehingga 

pendidikan merencanakan dan menentukan masa depan. Maka kurikulum menekankan 

hasil belajar, bukan proses. 

 

Dari keempat filsafat kurikulum ini, rekonstruktivisme merupakan filsafat yang jarang 

dipakai di sekolah-sekolah biasa di Indonesia. Hanya sekolah-sekolah khusus yang 

 
4  Ella Yulaelawati, Kurikulum dan Pembelajaran: Filosofi, Teori dan Aplikasi, Bandung: Pakar Raya, 2004, 4-7. 



51 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

menggunakannya. Maka dalam penelitian ini hanya tiga macam filsafat kurikulum yang dipakai, 

yang kemudian dimodifikasi untuk Pendidikan Agama dan Budi Pekerti. 

 

Filsafat Kurikulum Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

Perenialisme Doktriner 

Esensialisme Pembentukan Sikap Etis 

Progresivisme Pembentukan Identitas 

 

1. Pengumpulan Data 

Metode dan pengumpulan data penelitian ini dilakukan dengan pendekatan kuantitatif untuk 

mendapatkan jawaban dan gambaran besar atas pertanyaan-pertanyaan penelitian. Penyusunan 

kuesioner, uji coba kuesioner, pengumpulan dan inputing data kuantitatif (survei) dilakukan pada 

kurun waktu Oktober hingga Desember 2019. Analisis data dilakukan pada bulan Desember 2019. 

Saat itu belum terjadi pandemi, sehingga penelitian dilakukan secara onsite, dengan menggunakan 

kuesioner tercetak yang diisi secara manual dengan memakai alat tulis (pen). Penelitian ini 

menyebarkan 1173 kuesioner di sekolah-sekolah setingkat menengah atas di Kota Yogyakarta. 

Survei dan kuesioner disebarkan dengan mengambil sampel dengan metode stratified random 

sampling. Kriteria yang disiapkan secara spesifik adalah jenis sekolah, terdiri dari SMA negeri, SMA 

Protestan, SMA Katolik, SMK Negeri, SMK Protestan, SMA Islam, Madrasah Aliyah swasta. 

Jender, kelas dan jurusan diharapkan seimbang. Masing-masing sekolah mengembalikan kuesioner 

sebanyak 63 - 187 buah, dengan rincian sebagai berikut: 

- Jender terdiri dari laki-laki 48%  dan perempuan 51% perempuan.  

- Agama terdiri dari Islam 49,4%; Kristen Protestan 24,5%; Kristen Katolik 24%; 

Buddhisme 0,3%; Hindu 0,6%; Kepercayaan 0,4%; Tidah beragama 0,6%; Tidak 

menjawab 0,4%. 

- Penyebaran dan jumlah kuesioner kembali setiap sekolah: 

 

 Frequency Valid Percent 

 

SMAN 3 106 9,0 

SMKN 1 108 9,2 

SMA Bosa 93 7,9 

SMA Boda 100 8,5 

SMA Stece 102 8,7 

SMA Piri 99 8,4 

MAN 1 1 ,1 

MA Pandanaran 92 7,8 

SMKN 3 103 8,8 

SMA de Britto 63 5,4 

SMK Bopkri 1 185 15,8 

SMAN10 121 10,3 

Total 1173 100,0 

 



52 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

- Penyebaran kelas 

 Frequency Valid Percent 

 

Kelas X 229 19,6 

Kelas XI 585 50,0 

Kelas XII 353 30,2 

Total 1169 100,0 

Missing System 6  

Total 1173  

 

- Penyebaran jurusan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Jika penyebaran kuesioner dan data dibagi dalam jenis-jenis sekolah, yaitu sekolah negeri umum, 

sekolah swasta Protestan, sekolah swasta Katolik dan sekolah swasta Islam adalah sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. Analisis Data 

 

Selanjutnya metode analisis yang digunakan adalah analisis deskriptif dan korelasi (bivariat) 

untuk memeriksa variabel-variabel yang ada. Hasil penelitiannya adalah: 

 

Tabel 1: Praktik pendidikan agama di sekolah  

 N Mean Std. Deviation 

Doktriner 1173 3,17 ,72 

Pembentukan sikap Etis 1173 4,02 ,50 

Pembentukan identitas 1173 3,89 ,48 

    

Skala 1 = sangat tidak setuju – 5 = sangat setuju 

 Frequency Percent 

 

IPA 283 24,1 

IPS 383 32,7 

Bahasa 89 7,6 

SMK 417 35,5 

Total 1172 99,9 

Missing System 1 ,1 

Total 1173 100,0 

 Frequency Percent 

 

Sekolah negeri umum 438 37,3 

Sekolah swasta Protestan 378 32,2 

Sekolah swasta Katolik 165 14,1 

Sekolah swasta Islam 192 16,4 

Total 1173 100,0 



53 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

Dalam tabel 1 kita melihat bahwa responden (Siswa SMA dan yang setingkat) secara umum 

menunjukkan persetujuan yang paling kuat bahwa pendidikan agama yang terjadi saat ini di sekolah 

di Yogyakarta sangat membentuk sikap etis, di mana nilai-nilai, tujuan hidup, contoh-contoh 

persoalan dalam hidup menjadi perhatian (m 4,02; s.d. 0,50). Responden juga menyetujui bahwa 

pembentukan identitas, di mana mereka menjadi tahu tentang diri mereka yang bebas, 

bertanggungjawab, berkepribadian, memahami posisi di hadapan orang lain, adalah hal yang 

diajarkan di sekolah (m 3,89; s.d. 0,48). Responden memiliki sikap yang ragu terhadap pelajar agama 

yang bersifat doktriner (m 3,17; s.d. 0,72). Nampaknya pelajaran agama yang bersifat doktriner, 

yang bersifat menghafalkan aturan, normatif, menjaga dan berpusat pada kebenaran agama sendiri 

tidak hilang sama sama sekali, meskipun responden tidak merasakan hal itu amat kuat.  

 

Tabel 2: Praktik pendidikan agama di sekolah berdasarkan jenis sekolah 

 Sekolah negeri 

umum 

Sekolah 

swasta 

Protestan 

Sekolah swasta 

Katolik 

Sekolah swasta 

Islam 

 M s.d. N M s.d. N M s.d. N M s.d. N 

Doktri

ner 

3,34 0,68 438 3,20 0,73 378 2,64 0,64 165 3,17 0,64 192 

Sikap 

etis 

4,03 0,47 438 4,00 0,54 378 3,85 0,48 165 4,17 0,48 192 

Identit

as 

3,86 0,46 438 3,93 0,52 378 3,80 0,46 165 3,95 0,47 192 

Skala 1 = sangat tidak setuju – 5 = sangat setuju 

Dalam tabel 2 kita membagi responden dalam kelompok-kelompok sekolah untuk dapat 

melihat perbedaan pelaksanaan pendidikan agama.  Secara umum pola yang ditemukan sama, yaitu 

persetujuan paling kuat tentang pelaksanaan pendidikan agama yang membentuk sikap etis. 

Kemudian diikuti dengan pendidikan agama yang membentuk identitas. Semua responden dari 

berbagai jenis sekolah menunjukkan sikap yang sama bahwa mereka ragu-ragu bahwa pendidikan 

agama di sekolah saat ini bersifat doktriner. Mereka tidak bisa mengatakan hal itu tidak ada,meski 

di sisi lain mereka juga tidak bisa mengatakan selalu ada.  

Siswa di sekolah swasta Islam menunjukkan persetujuan paling kuat untuk pembentukan 

sikap etis (m 4,17; s.d. 0,48) dibandingkan dengan sekolah-sekolah lain, meski nilai mean dari 

sekolah lain tidak terlalu berbeda satu dengan yang lain. Nampaknya para guru agama saat ini 

memiliki kesadaran bahwa pembentukan nilai etis bagi kehidupan sehari-hari lebih penting dari 

sekedar persoalan doktriner. Demikian pula dengan pembentukan identitas, sekolah swas Islam 

memiliki persetujuan paling tinggi (m 3,95; s.d. 0,47) diikuti oleh sekolah swasta Protestan (m 3,93; 

s.d. 0,52). Sekolah-sekolah lain tidak memiliki perbedaan terlalu jauh. Para siswa di semua jenis 

sekolah merasakan bahwa guru agama mengajarkan mereka menjadi manusia yang memiliki 

kemampuan untuk mengenali dirinya sendiri dan bertanggungjawab untuk menjalankan hidup.  

Hal yang menarik adalah membandingkan hasil terkait pendidikan agama yang doktriner. 

Sekalipun semua siswa dari semua jenis sekolah menunjukkan keraguan, keraguan yang paling kuat 

mengarah ke setuju adalah pada siswa di sekolah negeri umum (m 3,34; s.d. 0,68). Disusul oleh 

sekolah swasta Protestan dan sekolah swasta Islam. Jika kita memeriksa secara detil dari setiap 

pertanyaan, hal “Dalam mata pelajaran agama, saya selalu diminta untuk mengingat dan 



54 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

menghafalkan aturan dan ajaran agama saya” adalah hal yang justru dilakukan di sekolah negeri 

umum (m 4,17; s.d. 0,72). Demikian juga di sekolah swasta Protestan (m 3,71; s.d. 0,93) dan sekolah 

swasta Islam (m 4,19; s.d. 0,66) kita menemukan hasil yang hampir sama, di mana mereka 

merasakan hal doktriner dalam pendidikan agama. Sedangkan siswa di sekolah swasta Katolik 

menunjukkan keraguan yang paling kecil cenderung menolak (m 2,64; s.d. 0,64). Di sekolah Katolik 

hal mengingat dan menghafalkan aturan dan ajaran adalah hal yang tetap meragukan (m 3,37; s.d. 

0,99). Di sini kita melihat bahwa responden dari sekolah swasta Katolik yang paling kuat 

menunjukkan bahwa pendidikan agama yang dijalankan di sekolah tidak selalu bersifat doktriner. 

Sedangkan di sekolah-sekolah lain, hal yang bersifat doktriner nampaknya lebih kuat dapat 

dirasakan di sana sini.  

 

Tabel 3: Sikap persetujuan tentang ‘fungsi agama untuk dirinya’ 

 Sekolah negeri 

umum 

Sekolah swasta 

Protestan 

Sekolah 

swasta Katolik 

Sekolah 

swasta Islam 

 M s.d. N M s.d. N M s.d. N M s.d. N 

Agama saya sangat 

berpengaruh terhadap 

kehidupan sehari-hari saya. 

4,37 0,68 436 4,22 0,83 378 4,02 0,87 165 4,48 0,70 191 

Agama saya memegang 

peranan penting untuk 

pengambilan keputusan 

dalam hidup saya. 

4,26 0,67 436 4,17 0,75 378 3,99 0,82 165 4,32 0,66 191 

Hidup saya akan berbeda, 

jika saya tidak memeluk 

agama saya. 

4,32 0,85 436 3,84 1,23 371 3,95 1,03 165 4,13 1,16 192 

Skala 1 = sangat tidak setuju – 5 = sangat setuju 

 

Tabel 3 memperlihatkan sikap responden pada fungsi agama untuk dirinya. Semua siswa dari 

semua sekolah menyetujui semua sikap, bahwa agama berpengaruh pada kehidupan sehari-hari, 

pengambilan keputusan dan juga amat penting bagi kepribadiannya. Seluruh siswa menunjukkan 

persetujuan paling kuat pada pengaruh agama untuk hidup sehari-hari. Siswa di sekolah swasta 

Islam nampaknya yang menunjukkan persetujuan paling tinggi (m 4,48; s.d. 0,70).  

 

Tabel 4: Sikap persetujuan tentang positive in-group - negative out-group 

 Sekolah negeri 

umum 

Sekolah swasta 

Protestan 

Sekolah 

swasta Katolik 

Sekolah 

swasta Islam 

 M s.d. N M s.d. N M s.d. N M s.d. N 

Positive in-group 3,83 0,65 438 3,75 0,87 378 3,20 0,74 165 3,74 0,62 192 

Negative out-group 2,63 0,87 438 3,12 0,88 378 2,68 0,77 165 2,31 0,62 192 

Skala 1 = sangat tidak setuju – 5 = sangat setuju 

 

Dalam tabel 4 kita mencoba untuk memeriksa bagaimana sikap religiocentrisme yang melihat 

kelompok agamanya sendiri sebagai lebih baik (positive in-group) dan melihat kelompok agama yang 

berbeda sebagai yang buruk (negative out-group). Nampaknya siswa di sekolah negeri umum, sekolah 



55 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

swasta Protestan dan sekolah swasta Islam menunjukkan persetujuan untuk memandang 

kelompok agamanya sendiri sebagai kelompok yang pasti baik (m >= 3,60). Sikap yang berbeda 

ditunjukkan oleh siswa dari sekolah swasta Katolik yang memandang positive in-group sebagai hal 

yang meragukan (m 3,20; s.d. 0,74). Sedangkan untuk sikap memandang kelompok agama yang 

berbeda sebagai yang buruk (negative out-group) semua siswa menunjukkan keraguan (m > 2,60 – 

3,40) kecuali siswa dari sekolah swasta Islam yang menolak bahwa kelompok di luar agamanya 

adalah buruk (m 2,31; s.d. 0,62). Kita melihat di sini bahwa para siswa di banyak sekolah kecuali 

yang berada di sekolah swasta Katolik amat kuat melihat ke dalam kepada kelompoknya sendiri 

secara amat positif. Sedangkan siswa di sekolah swasta katolik cenderung menjadi lebih kritis untuk 

melihat dirinya. Hal yang lain adalah siswa di sekolah swasta Islam justru lebih tegas menolak sikap 

memandang kelompok yang berbeda sebagai kelompok yang dipandang buruk. Hal ini justru tidak 

terjadi di tengah siswa di sekolah-sekolah yang lain.  

 

Tabel 5: Karakteristik pendidikan agama multikulutural (korelasi bivariate Pearson) 

 Doktriner Sikap etis Identitas 

Positive in-group 0,37** 0,30** 0,26** 

Negative out-group 0,34** 0,07* 0,16** 

Agama saya sangat 

berpengaruh terhadap 

kehidupan sehari-hari 

saya. 

0,18** 0,32** 0,24** 

Agama saya 

memegang peranan 

penting untuk 

pengambilan 

keputusan dalam 

hidup saya. 

0,18** 0,34** 0,28** 

Hidup saya akan 

berbeda, jika saya 

tidak memeluk agama 

saya. 

0,08** 0,16** 0,07* 

Korelasi signifikan pada p<.00 level (**) or p<.05 level (*)  

 

Tabel 5 memperlihatkan karakteristik dari pendidikan agama, baik yang bersifat doktriner, 

membentuk sikap etis dan membentuk identitas dengan memeriksa korelasinya pada beberapa 

variabel yang sudah diperiksa sebelumnya, yaitu sikap positive in-group dan negative out-group, dan sikap 

pada agama. Dalam tabel 5 kita melihat bahwa pendidikan agama yang bersifat doktriner memiliki 

korelasi amat kuat dengan sikap religiocentrisme, positive in-group (r 0,37) dan negative out-group  (r 

0,34). Korelasi ini paling kuat dibandingkan dengan pembentukan sikap etis dan identitas. 

Terutama negative out-group yang menunjukkan korelasi paling lemah (r 0,07 dan r 0,16). Responden 

memahami bahwa pendidikan agama untuk pembentukan sikap etis dan identitas justru tidak 

terlalu berkaitan dengan sikap yang menolak kelompok berbeda. Sebaliknya pendidikanagama  

yang doktriner cenderung berkaitan erat dengan sikap memandang kelompok agama lain dengan 

negatif.  



56 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

Pendidikan agama yang doktriner memiliki korelasi dengan fungsi agama meski tidak sekuat 

sikap pada religiocentrisme. Di sini kita melihat bahwa pendidikan agama yang kuat secara 

doktriner berhubungan kuat pula dengan sikap mereka pada status agama mereka ketimbang 

fungsi-fungsi agama. Sedangkan pendidikan agama yang membangun sikap etis menunjukkan 

korelasi amat kuat dengan fungsi-fungsi agama, terutama agama untuk pengambilan keputusan (r 

0,34) dan agama untuk kehidupan sehari-hari (r 0,32). Di sini jelas bahwa pendidikan agama 

memang berhubungan dengan kehidupan sehari-hari yang harus dijalankan. Pendidikan agama 

untuk pembentukan identitas juga memperlihatkan hal yang hampir sama meski nilai koefesien 

korelasinya sedikit lebih kecil (r 0,28 dan r 0,24). Pendidikan agama yang memperhatikan sikap etis 

dan juga identitas di sini justru menekankan pada fungsi agama dalam kehidupan ketimbang status 

agamanya sendiri khususnya di hadapan agama.  

 

3. Pendidikan Agama dan Budi Pekerti untuk Pembentukan Identitas 

Hasil penelitian menunjukkan peran terkuat dari Pendidikan Agama dan Budi Pekerti adalah 

untuk pembentukan sikap etis (4,02). Yang kedua adalah pembentukan identitas (3,89). Yang 

terakhir adalah doktriner (3,17). Walaupun bukan yang terkuat, peran Pendidikan Agama dan Budi 

Pekerti dalam pembentukan identitas cukup kuat. Memang Pendidikan Agama memiliki posisi 

yang penting dan strategis dalam mengarahkan umat. Dalam bukunya yang berjudul The Ambivalence 

of the Sacred: Religion, Violence, and Reconciliation, Scott Appleby menunjukkan peran Pendidikan 

Agama dalam mendukung agama menjadi sumber kekerasan atau perdamaian: 

 

Program pendidikan agama yang tidak memadai atau tidak ada, pemimpin agama yang tidak siap 
secara politik, dan kurangnya struktur ekumenis dan antaragama yang layak, berkonspirasi untuk 
membatasi potensi agama untuk perdamaian.5 
Hubungan antara pemuka agama dan pengikutnya tidak hanya bergantung pada profil sosial 
ekonomi dan keadaan politik masing-masing (atau kesamaan) tetapi juga pada latar belakang 
pendidikan dan pembinaan agama masing-masing. Inti argumen kami adalah pertanyaan tentang 
tingkat pendidikan agama dan pembinaan spiritual.6 

 

Pembentukan identitas yang sangat penting pada masa remaja dikuatkan oleh Pendidikan 

Agama dan Budi Pekerti. Namun, seperti telah dikatakan di atas, pembentukan identitas dapat 

bersifat positif (sesuai dengan psikologi perkembangan), maupun bersifat negatif (sebagai politik 

identitas). Maka berikut ini dibahas tentang politik identitas. 

 

Politik Identitas dan Pendidikan Agama 

Politik identitas adalah “strategi politik yang memfokuskan pada pembedaan dan 

pemanfaatan ikatan primordial sebagai kategori utamanya. Politik identitas dapat memunculkan 

toleransi dan kebebasan, namun di lain pihak, politik identitas juga akan memunculkan pola-pola 

intoleransi, kekerasan verbal-fisik dan juga pertentangan etnik dalam kehidupan.”7 Di Indonesia 

politik identitas banyak dipakai untuk hal-hal negatif, baik untuk alasan konflik antaretnis dan 

antaragama maupun pemilihan umum dan pemilihan kepala daerah. Akibatnya rakyat terbelah, 

terkotak-kotak menurut sekat etnis dan agama. Politik yang seharusnya murni bersifat demokratis, 

 
5  Scott Appleby, The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and Reconciliation, New York: Rowman & Littlefield 

Publishers, 2000, 75. 
6  Appleby, The Ambivalence of the Sacred, 118. 
7  http://lipi.go.id/publikasi/politik-identitas/32563 diakses tanggal 23 Juni 2023. 

http://lipi.go.id/publikasi/politik-identitas/32563


57 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

dan rakyat memilih pemimpin berdasar kemampuannya, berubah menjadi ajang pemecah belah 

persatuan dan orang memilih berdasarkan kesamaan agama, bukan lagi kemampuan. Jika 

Pendidikan Agama dipakai dalam politik identitas, rakyat yang masih muda, yakni remaja, dapat 

mengembangkan identitas yang tertutup, fanatik dan intoleran. 

Apalagi Pendidikan Agama di Indonesia bersifat monoreligius, di mana setiap siswa 

mempelajari tradisi agamanya masing-masing, sehingga hampir tidak ada perjumpaan antaragama 

dalam Pendidikan Agama. Seharusnya Indonesia mempertimbangkan model-model lain, yaitu 

multireligius dan interreligius. Menurut Zainal Abidin Bagir yang mengutip Carl Sterkens, ada tiga 

model pendidikan agama, yaitu model monoreligius, multireligius, dan interreligius.8 Dalam model 

monoreligius, tujuan pendidikan agama adalah menginternalisasikan tradisi keagamaan tertentu 

yang dianut oleh peserta didik. Model ini mungkin memperkenalkan tradisi agama lain, tetapi 

ditempatkan dalam perspektif tradisi agama mereka sendiri. Asumsinya adalah bahwa setiap tradisi 

keagamaan terisolasi dari tradisi lainnya.9 Dalam model multireligius, tujuan pendidikan agama 

adalah untuk menawarkan pengetahuan tentang semua agama tanpa keterikatan pada tradisi agama 

tertentu. Semua agama dipandang sama, tidak ada yang lebih unggul dari yang lain. Semua agama 

dipahami secara kognitif, objektif, dan netral. Dialog tidak diperlukan, karena setiap tradisi 

keagamaan diterima apa adanya.10 Dalam model interreligius, tujuan pendidikan agama adalah 

mengembangkan dialog antar agama dengan kemungkinan saling memperkaya. Dalam model ini 

setiap orang mewakili dan berkomitmen pada agama tertentu, tetapi dia tidak melihat agamanya 

sebagai sistem yang tertutup dan selesai. Sebaliknya, ia terbuka untuk perspektif lain dan saling 

memperkaya.11  

Walaupun pendidikan agama di Indonesia menerapkan model monoreligius, tetap ada 

kemungkinan untuk mengembangkan dialog antaragama, jika guru memiliki perspektif dan 

kapasitas untuk melakukannya.12 Tampaknya di sekolah-sekolah yang berafiliasi dengan tradisi 

agama tertentu, di mana semua siswa, terlepas dari tradisi agama yang dianutnya, harus menempuh 

pendidikan agama yang sama sesuai dengan aliran agama yang dianut sekolah tersebut, peluang 

untuk mengembangkan dialog antaragama lebih besar dibandingkan di sekolah negeri di mana 

model monoreligius diterapkan sepenuhnya.13  

Pada tahun 2018 Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat (PPIM) UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta mempublikasikan hasil survei nasional, yang menunjukkan opini intoleransi dan opini 

radikal yang tinggi di kalangan guru di berbagai tingkatan sejak TK hingga SMA. Survei ini 

menggunakan alat ukur kuesioner digital dan implicit association test terhadap 1.522 siswa, 337 

mahasiswa, dan 264 guru di 34 provinsi. Setiap provinsi diwakili oleh satu kabupaten dan satu kota 

yang dipilih secara acak. Survei dilakukan dalam rentang waktu 1 September sampai 7 Oktober 

2017.  

Hasil survei PPIM UIN Syarif Hidayatullah Jakarta menunjukkan pengaruh intoleransi dan 

radikalisme menjalar ke banyak sekolah dan universitas di Indonesia: 

 
8  Zainal Abidin Bagir, “Interfaith Dialogue and Religious Education.” Dalam Stefan Hammer and Fatimah 

Husein, eds., Religious Pluralism and Religious Freedom: Religions, Society and the State in Dialogue, Yogyakarta: CRCS 
UGM, 2013, 181-182. 

9  Bagir, “Interfaith Dialogue and Religious Education,” 181. 
10  Bagir, “Interfaith Dialogue and Religious Education,” 182. 
11  Bagir, “Interfaith Dialogue and Religious Education,” 182. 
12  Bagir, “Interfaith Dialogue and Religious Education,” 182. 
13  Christiani dan Hadiwitanto, “Indonesian Students’ Perceptions on Doctrines, Ethics, and Identity in Religious 

Education,” 177-194. 



58 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

• 51,1% responden mahasiswa/siswa beragama Islam memiliki opini intoleran terhadap 

aliran Islam minoritas, yang dipersepsikan berbeda dari mayoritas, seperti Ahmadiyah dan 

Syiah.  

• 34,3% responden yang sama memiliki opini intoleransi kepada kelompok agama lain selain 

Islam.  

• 48,95% responden siswa/mahasiswa merasa pendidikan agama mempengaruhi mereka 

untuk tidak bergaul dengan pemeluk agama lain.  

• 58,5% responden mahasiswa/siswa memiliki pandangan keagamaan pada opini yang 

radikal.  

Hasil survei ini menyimpulkan adanya pengaruh intoleransi dan radikalisme di kalangan 

generasi Z Indonesia (yang lahir setelah 1995), yang dapat disebut seperti “api dalam sekam,” 

sehingga harus diwaspadai. 54,87% generasi Z mencari pengetahuan agama melalui internet, 

seperti blog, website dan media sosial. Akibatnya, pendidikan agama tidak hanya bersumber dari 

pendidikan formal, melainkan juga linimasa ulama-ulama yang memiliki akun di media sosial. Hasil 

survei siswa dapat didengar dan dilihat dalam bentuk animasi data di 

https://www.youtube.com/watch?v=eHOzggORpVk.  

Berdasarkan survei ini, PPIM merekomendasikan tiga hal. Pertama, pengembangan literasi 

keagamaan melalui pembelajaran mengenai berbagai agama dan kepercayaan. Kedua, reformasi 

rekrutmen dan pelatihan guru pengajar Agama Islam. Ketiga, pendidikan keagamaan yang terbuka, 

toleran dan inklusif.14  

Jika dibandingkan dengan hasil penelitian PPIM ini, hasil penelitian saya dan Pdt. Handi 

Hadiwitanto di Yogyakarta jauh lebih positif. Di Yogyakarta Pendidikan Agama tidak membuat 

siswa menjadi fanatik dan intoleran. Namun demikian, mempertahankan hasil yang baik dan 

bahkan meningkatkannya bukanlah sesuatu yang mudah. Maka terus menerus dibutuhkan upaya 

dari pihak sekolah untuk terus mengembangkan Pendidikan Agama yang terbuka, toleran, dan 

inklusif. 

 

Peluang Pengembangan Identitas yang Terbuka pada Remaja 

Dengan tingginya penggunaan media sosial oleh remaja, ada peluang untuk menggunakan 

media sosial sebagai sarana untuk mempublikasikan wacana keberagaman, sikap yang terbuka, 

toleran, dan inklusif. Apalagi siswa SMP dan SMA-SMK sekarang ini merupakan Generasi Z (lahir 

1995-2010) yang sangat menghargai perbedaan dan kepelbagaian. 

Ciri-ciri generasi Z di Amerika Serikat menurut James White adalah sebagai berikut: 

1) Recession Marked. Karena dibesarkan pada era resesi ekonomi dan keamanan, Generasi Z 

memiliki rasa percaya diri yang besar untuk dapat melakukan segala sesuatu, mandiri dan 

bersemangat sebagai wirausaha, sehingga ada banyak penemu muda dalam berbagai bidang. 

Mereka tidak menyukai tatanan hirarkis. Mereka ingin melakukan perubahan. 

2) Wi-fi Enabled. Generasi Z menguasai internet serta teknologi informasi, yang membawa 

perubahan cara komunikasi. Sebagai digital natives, generasi Z dapat memakai waktu 

sekitar sembilan jam per hari untuk menikmati media. Mereka juga sangat cepat 

mendapatkan informasi.  

 
14  https://tirto.id/survei-uin-jakarta-intoleransi-tumbuh-di-banyak-sekolah-dan-kampus-czQL 

 

https://www.youtube.com/watch?v=eHOzggORpVk
https://tirto.id/survei-uin-jakarta-intoleransi-tumbuh-di-banyak-sekolah-dan-kampus-czQL


59 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

3) Multiracial. Migrasi dan perkawinan campur menyebabkan generasi Z menjadi multirasial, 

atau percampuran ras. Maka generasi Z menggambarkan diri mereka sebagai warga dunia, 

yang terkoneksi dengan orang-orang di seluruh dunia. Hal ini menyebabkan mereka 

menjadi generasi yang mudah menerima perbedaan dan bersikap inklusif. 

4) Sexually Fluid. Karena semakin diterimanya pernikahan sesama jenis, generasi Z melihat 

setiap pribadi memiliki kebebasan untuk menentukan pilihannya. Maka pandangan 

generasi Z tentang seksualitas adalah kebebasan setiap individu. 

5) Post-Christian. Generasi Z merupakan generasi yang sekuler, dan disebut post-Christian 

karena mempercayai Tuhan namun tidak melakukan peribadahan, serta menolak untuk 

menjadi konservatif dan fundamentalis. Mereka mempertanyakan iman secara mendalam, 

aktif mencari hal yang krusial mengenai iman mereka. Hasil penelitian dari Barna research 

menyatakan bahwa sebanyak 78% dari generasi Z masih mempercayai keberadaan Tuhan, 

namun setengah dari mereka yang kemudian menghadiri peribadatan. Generasi Z 

menghargai cara orang beriman, tidak mempermasalahkan perbedaan keyakinan, 

cenderung menjadi pribadi yang humanis atau sosialis.15 

 

Ciri kedua dan ketiga sangat relevan untuk dikembangkan di Indonesia dalam rangka 

mengembangkan identitas yang terbuka, toleran, dan inklusif. Melalui internet dan media sosial 

dapat diajarkan sikap yang menghargai perbedaan, bahkan saling belajar satu sama lain. Gen Z 

bersikap positif terhadap teknologi dan tidak takut mencoba hal baru. Melalui internet mereka 

terhubung dengan seluruh dunia. Mereka juga dapat mencari informasi di internet. Lewat internet 

mereka juga dapat mengenal budaya-budaya lain, sehingga mereka menjadi toleran terhadap 

perbedaan-perbedaan kultural. 

Namun demikian tidak semua di internet dan media sosial mendukung sikap menghargai 

dan memaknai perbedaan. Ada juga yang mengajarkan sikap eksklusif dan intoleran. Oleh karena 

itu siswa SMP dan SMA-SMK perlu diajar literasi bermedia, agar mereka kritis terhadap informasi 

yang mereka terima, mengolah dengan benar, dan memanfaatkannya. UNESCO memberikan 

definisi “Literasi Media dan Informasi merupakan kumpulan pengetahuan, keterampilan, sikap, 

kompetensi, dan praktik yang memungkinkan secara efektif mengakses, menganalisis, 

mengevaluasi secara kritis, menafsirkan, menggunakan, membuat, dan menyebarkan informasi dan 

produk media dengan menggunakan sarana dan alat yang ada secara kreatif, legal dan etis.”16 

Dengan demikian diharapkan siswa SMP dan SMA-SMK dapat belajar untuk mengelola dan 

memaknai perbedaan dalam hidup sehari-hari. 

Peluang lainnya berkenaan dengan posisi dalam teologi agama-agama, yaitu agar beralih dari 

model penggantian menjadi pemenuhan, mutualitas dan penerimaan. Paul Knitter membagi 

teologi agama-agama dalam empat model, yaitu model penggantian (hanya satu agama yang benar), 

model pemenuhan (yang satu menyempurnakan yang banyak), model mutualitas (banyak agama 

terpanggil untuk berdialog), dan model penerimaan (banyak agama yang benar: biarlah begitu).17 

Pembagian ini merupakan perkembangan dari pembagian yang klasik yaitu eksklusif, inklusif, 

 
15  James Emery White, Meet Generation Z: Understanding and Reaching the New Post-Christian World. Grand Rapids: 

Baker Books, 2017, 41-49. 
16 

https://iite.unesco.org/mil/#:~:text=MIL%20constitutes%20a%20composite%20set,creative%2C%20legal
%20and%20ethical%20basis. 

17  Paul Knitter, Introducing Theologies of Religions, Maryknoll: Orbis Books, 2002. 

https://iite.unesco.org/mil/#:~:text=MIL%20constitutes%20a%20composite%20set,creative%2C%20legal%20and%20ethical%20basis
https://iite.unesco.org/mil/#:~:text=MIL%20constitutes%20a%20composite%20set,creative%2C%20legal%20and%20ethical%20basis


60 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

pluralis. Model penggantian sejajar dengan eksklusif; model pemenuhan sejajar dengan inklusif; 

sedang model mutualitas merupakan pengembangan dari pluralis. Model penerimaan merupakan 

hal yang baru.  

Model penggantian atau eksklusif didasarkan pada keyakinan bahwa agama sendiri 

dimaksudkan untuk menggantikan semua agama lain. Ada dua macam model penggantian: total, 

dan sebagian. Penggantian sebagian lebih terbuka untuk belajar tentang agama lain, namun itu 

dilakukan untuk menunjukkan bahwa hanya ada satu kebenaran, yang ditemukan dalam agamanya 

sendiri. Dialog antar agama ditujukan untuk mengubah orang lain agar menjadi pemeluk agamanya.  

Model pemenuhan atau inklusif mencoba menyeimbangkan antara sikap positif terhadap 

pemeluk agama lain, dan keunikan agama seseorang. Wahyu bersifat universal, tetapi keselamatan 

bersifat khusus. Orang melihat agama-agama lain kurang memiliki sarana keselamatan. Maka 

keselamatan dalam agamanya juga ada dalam agama lain. Orang-orang dari kepercayaan lain hanya 

diselamatkan oleh keselamatan dalam agamanya. 

Model mutualitas atau pluralis menekankan kasih dan kehadiran Tuhan secara universal 

dalam agama-agama lain. Ada banyak agama sejati yang dipanggil untuk berdialog. Dialog 

tampaknya menjadi bagian dari keharusan untuk mengasihi sesama. Dalam dialog, setiap orang 

siap untuk mendengarkan, menghormati, dan belajar satu sama lain. Ini berarti bahwa model 

mutualitas mempertahankan keragaman dan perbedaan yang nyata di antara agama-agama, dan 

menghindari “pembicaraan santai tentang semua agama pada dasarnya sama atau benar-benar 

berbicara tentang hal yang sama.”18 Namun, pada saat yang sama, semua agama memiliki kesamaan 

yang memungkinkan terjadinya dialog. 

Ada tiga jembatan dalam model mutualitas; yaitu, jembatan filosofis-historis, religius-mistis, 

dan etis-praktis. Jembatan filosofis-historis “terutama bersandar pada dua pilar, batasan historis 

semua agama dan kemungkinan filosofis (atau probabilitas) bahwa ada satu Realitas Ilahi di 

belakang dan di dalam mereka semua.”19 Jembatan religius-mistis “ditopang oleh apa yang akan 

disetujui oleh banyak, bahkan sebagian besar, orang beragama: bahwa Yang Ilahi lebih dari apa 

pun yang dialami oleh satu agama, namun hadir dalam pengalaman mistik semua agama.”20 

Jembatan etis-praktis menemukan materi dialog dalam “pengakuan bahwa kebutuhan dan 

penderitaan yang menimpa umat manusia dan bumi adalah perhatian bersama bagi orang-orang 

dari semua tradisi.”21  

Kegiatan Dialog Antar Iman bukan hanya dilakukan dalam mata pelajaran Pendidikan 

Agama, melainkan kegiatan sekolah secara keseluruhan. Jadi semua guru dan siswa terlibat di 

dalamnya. Sudah banyak upaya dilakukan, seperti Sekolah Kristen mengundang teman-teman 

sebaya dari Pondok Pesantren atau Madrasah untuk acara buka bersama. Pengalaman, komunikasi 

yang terjalin, dan relasi sesudahnya menjadi hal yang sangat penting dalam kegiatan ini. Siswa 

langsung mengalami betapa perbedaan itu tidak perlu ditakuti; bahwa perbedaan itu indah dan 

pantas disyukuri; bahwa yang berbeda tetap dapat berdialog dan bekerja sama. 

Model penerimaan menghargai keragaman dari semua agama. Model ini mencerminkan 

postmodernisme, yang sadar akan letak setiap konsep, pemahaman, budaya, agama, dan lain-lain. 

Ia percaya bahwa suatu kebenaran universal berbahaya, sedangkan perbedaan dapat memberi 

kehidupan. Kebenaran selalu jamak dan mengambil bentuk yang berbeda, serta mengasumsikan 

 
18  Knitter, Introducing Theologies of Religions, 111. 
19  Knitter, Introducing Theologies of Religions, 112. 
20  Knitter, Introducing Theologies of Religions, 112-113. 
21  Knitter, Introducing Theologies of Religions, 113. 



61 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

identitas yang berbeda. Knitter mengkategorikan tiga ekspresi berbeda dari model penerimaan; 

yaitu, fondasi pasca-liberal, “banyak agama, banyak keselamatan,” dan teologi komparatif. 

Pendekatan pasca-liberal percaya bahwa tidak ada yang benar-benar dapat dinyatakan “umum” 

untuk semua agama. Setiap agama memiliki bahasa dan sejarahnya masing-masing yang berbeda 

dengan agama lainnya. Dialog antar agama memang dimungkinkan dalam model ini, tetapi 

dilakukan melalui penalaran, argumentasi, dan kontras – yaitu, melalui apologetika. “Banyak agama, 

banyak keselamatan” menekankan bahwa perbedaan di antara agama-agama menjangkau langsung 

ke dalam jiwa agama-agama, ke dalam tujuan akhir dan pemenuhannya – atau tujuan 

eskatologisnya. Mereka bukan hanya masalah bahasa yang berbeda. Model ini memungkinkan 

seseorang mempelajari sebagian kecil dari agama lain, misalnya teks atau ritual, dan menghindari 

generalisasi atau penilaian apa pun. Proses ini memakan waktu lama. Berteman dengan orang-

orang yang berbeda keyakinan mendukung teologi komparatif, karena dengan melakukan itu 

seseorang dapat mempelajari agama lain tidak hanya melalui studi tetapi juga melalui perasaan, 

penghargaan, dan sebagainya. Model mutualitas dan penerimaan sama-sama menekankan dialog, 

tetapi model penerimaan lebih radikal karena benar-benar menghargai dan menerima perbedaan 

secara radikal; di sinilah terjadi dialog yang sejati. 

 

PENUTUP 

 

Pendidikan Agama dan Budi Pekerti tidak bisa lagi diposisikan sekadar sebagai ruang 

penanaman doktrin atau transmisi nilai moral abstrak. Di tengah konstelasi policrisis yang disorot 

oleh PGI, yang meliputi fragmentasi pendidikan, eskalasi intoleransi, dan polarisasi identitas, 

Pendidikan Agama dan Budi Pekerti harus berevolusi menjadi arena strategis untuk pembentukan 

identitas remaja yang reflektif, terbuka, dan dialogis. Temuan studi ini menunjukkan bahwa 

pendekatan etis dan pembentukan identitas memiliki efek transformatif yang nyata, sementara 

pendekatan doktrinal justru memperkuat sekat-sekat eksklusivisme. Ini bukan hanya soal 

preferensi pedagogis, melainkan pilihan moral dan politis yang menentukan arah masa depan 

kohesi sosial bangsa. 

Maka, upaya pengembangan Pendidikan Agama dan Budi Pekerti yang inklusif dan lintas 

iman bukan sekadar ideal normatif, melainkan kebutuhan mendesak. Kurikulum harus dirancang 

secara sadar untuk memperkuat kapasitas remaja dalam menavigasi kompleksitas identitas mereka, 

baik personal, sosial, maupun spiritual, dengan empati dan ketangguhan. Pendidikan Agama yang 

terbuka, toleran, dan dialogis bukanlah tujuan akhir, tetapi fondasi utama dalam membentuk 

generasi yang mampu hidup dan bekerja dalam masyarakat plural yang rentan terpecah. Dalam 

konteks ini, Pendidikan Agama dan Budi Pekerti bukan hanya relevan, tetapi vital.  

Pendidikan Agama memiliki potensi dan kapasitas untuk menjadi sarana mengembangkan 

identitas siswa yang terbuka, toleran, dan inklusif. Untuk itu Pendidikan Agama mesti dirancang 

secara sengaja untuk mendukung identitas remaja yang terbuka, toleran, dan inklusif tersebut. Dari 

hasil penelitian tampak adanya hal-hal baik dari Pendidikan Agama dan Budi Pekerti, yang 

mendukung pembentukan identitas remaja yang terbuka, toleran, dan inklusif. Maka hal ini perlu 

ditindaklanjuti dengan pengembangan Pendidikan Agama yang terbuka, toleran, dan inklusif. 

 

 

 

 



62 
Tabita Kartika Christiani 
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Appleby, R. S. (2000). The ambivalence of the sacred: Religion, violence, and reconciliation. Rowman & 
Littlefield Publishers. 

Bagir, Z. A. (2013). Interfaith dialogue and religious education. In S. Hammer & F. Husein (Eds.), 
Religious pluralism and religious freedom: Religions, society and the state in dialogue. CRCS UGM. 

Christiani, T. K., & Hadiwitanto, H. (2022). Indonesian students’ perceptions on doctrines, ethics, 
and identity in religious education. In Y. H. Matemba & B. A. Collet (Eds.), The Bloomsbury 
handbook of religious education in the Global South (pp. 177–194). Bloomsbury. 

Erikson, E. (2010). Childhood and society (Indonesian ed.). Pustaka Pelajar. (Original work published 
1950) 

Knitter, P. (2002). Introducing theologies of religions. Orbis Books. 
White, J. E. (2017). Meet Generation Z: Understanding and reaching the new post-Christian world. Baker 

Books. 
Yulaelawati, E. (2004). Kurikulum dan pembelajaran: Filosofi, teori dan aplikasi. Pakar Raya. 
 
 

 


