Journal of Theology and Christican Studies in Indonesia

% e-ISSN: 0000-0000
i p-ISSN: 0000-0000
< B EEEEEEEEEE—————

www.0js.litbangpgi.or.id

Vol. 1 Edisi | (Juni 2025)

Received: 23 Mei 2025 Reviewed: 18 Juni 2025 Published: 7 Juli 2025

RELIGIOUS AND CHARACTER EDUCATION
FOR ADOLESCENT IDENTITY FORMATION
AMID INDONESIA’S EDUCATIONAL CRISIS

PENDIDIKAN AGAMA DAN BUDI PEKERTI
UNTUK PEMBENTUKAN IDENTITAS REMAJA
DI TENGAH KRISIS PENDIDIKAN
DI INDONESIA

Pdt. Prof. Tabita Kartika Christiani, Ph.D.!

Universitas Kristen Duta Wacana

ABSTRACT
This study examines how Religious and Character Education (RCE) can meaningfully contribute
to adolescent identity formation amid Indonesia’s broader educational challenges now increasingly
recognized as part of a wider policrisis affecting society, as highlighted by the Communion of
Churches in Indonesia (PGI). Drawing on Erik Erikson’s theory of psychosocial development,
this research positions adolescence as a key moment for shaping personal, social, and spiritual
identity. Based on a 2019 survey of 1,173 students across various public and faith-based high
schools in Yogyakarta, the study analyzes how different modes of RCE such as doctrinal, ethical,
and identity-based, interact with students’ beliefs, decision-making, and interfaith attitudes. The
findings show that while ethical formation and identity development have the strongest positive
impact, doctrinal approaches are correlated with exclusive group thinking and negative views
toward religious others. These dynamics are especially urgent in light of the PGI’s policrisis
framework, where fragmented education, rising intolerance, and identity-based polarization
threaten social cohesion. The article argues that a shift toward inclusive, dialogical, and
interreligious models of RCE is not only pedagogically sound but morally necessary. Such an

' Tabita Kartika Christiani adalah Guru Besar Teologi bidang Pendidikan Kristiani pada Fakultas
Teologi Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta. Beliau adalah pendeta Gereja Kristen
Indonesia (GKI) Sinode Wilayah Jawa Tengah.



48
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

approach can equip adolescents with the tools to become empathetic, critical, and resilient citizens
in an era marked by complex, ovetlapping crises.

Keywords: Adolescent identity; religions education; character formation; educational crisis; interreligions pedagogy;
policrisis; PGI

ABSTRAK

Studi ini mengkaji bagaimana Pendidikan Agama dan Budi Pekerti (PABP) dapat memberikan
kontribusi yang bermakna dalam pembentukan identitas remaja di tengah tantangan pendidikan
yang lebih luas di Indonesia, yang kini semakin diakui sebagai bagian dari policrisis yang
memengaruhi berbagai aspek kehidupan masyarakat, sebagaimana disoroti oleh Persekutuan
Gereja-Gereja di Indonesia (PGI). Dengan merujuk pada teori perkembangan psikososial Erik
Erikson, penelitian ini menempatkan masa remaja sebagai fase penting dalam pembentukan
identitas personal, sosial, dan spiritual. Berdasarkan survei tahun 2019 terhadap 1.173 siswa dari
berbagai sekolah menengah umum dan berbasis agama di Yogyakarta, studi ini menganalisis
bagaimana pendekatan PABP, baik yang bersifat doktrinal, etis, maupun berbasis identitas,
berinteraksi dengan keyakinan pribadi, pengambilan keputusan, dan sikap antariman siswa.
Temuan menunjukkan bahwa pendekatan etis dan pembentukan identitas memiliki dampak positif
yang paling kuat, sementara pendekatan doktrinal justru berkorelasi dengan cara berpikir eksklusif
dan pandangan negatif terhadap kelompok agama lain. Dinamika ini menjadi semakin mendesak
dalam konteks kerangka policrisis PGI, di mana pendidikan yang terfragmentasi, intoleransi yang
meningkat, dan polarisasi berbasis identitas mengancam kohesi sosial. Artikel ini menegaskan
perlunya pergeseran menuju model PABP yang inklusif, dialogis, dan antaragama, bukan hanya
sebagai strategi pedagogis yang efektif, tetapi juga sebagai keharusan moral. Pendekatan semacam
ini dapat membekali remaja dengan kemampuan untuk menjadi warga yang empatik, kritis, dan
tangguh dalam menghadapi era yang ditandai oleh krisis-krisis yang kompleks dan saling terkait.

Kata-kata Kunci: Identitas remaja; pendidikan agama; pembentukan karakter; krisis pendidikan; pedagogi
antaragama, policrisis; PGI

PENDAHULUAN

Dalam psikologi perkembangan, identitas merupakan salah satu ciri dan tugas perkembangan
remaja berusia 12-18 tahun. Maka bagi siswa SMP dan SMA/SMK pembentukan identitas
merupakan hal yang sangat penting dan bermakna. Ada banyak hal yang ikut membentuk identitas
seorang remaja, yang berkaitan dengan berbagai peran yang telah ia jalani selama masa kanak-
kanak, termasuk agama. Oleh karena itu Pendidikan Agama dan Budi Pekerti di sekolah ikut
berperan dalam membentuk identitas remaja.

Persoalan dapat muncul jika identitas itu dipolitisasi, menjadi politik identitas, yang dapat
membuat remaja bersikap fanatik pada agamanya sendiri, dan intoleran terhadap agama-agama
yang lain. Pendidikan Agama pun dapat berperan untuk memunculkan politik identitas pada
remaja. Bagaimana caranya agar identitas tidak dipolitisasi melalui Pendidikan Agama? Tentu saja
dengan menyelenggarakan Pendidikan Agama yang menghargai agama-agama yang lain, dan
mengarahkan Pendidikan Agama pada tindakan-tindakan etis untuk kepentingan umum atau

kepentingan bersama semua orang.



49
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

Dengan menggunakan hasil penelitian “Dinamika Pendidikan Agama Multikultural
SMA/SMK/MA di kota Yogyakarta” yang saya lakukan pada tahun 2019 bersama Pdt. Handi
Hadiwitanto, Ph.D., yang sudah dipublikasikan sebagai book chapter dalam buku berjudul The
Bloomsbury Handbook of Religions Education in the Global South, dalam tulisan ini saya hendak
menganalisis hasil penelitian dari sudut yang berbeda, yaitu identitas.” Maka tulisan ini diawali
dengan pembahasan tentang identitas remaja, kemudian hasil penelitian tentang identitas dan mata
pelajaran Pendidikan Agama dan Budi Pekerti, dan selanjutnya bagaimana menghindarkan
Pendidikan Agama dari kepentingan politik identitas.

Identitas Remaja

Seorang psikolog bernama Erik Erikson menyebutkan bahwa ciri dan tugas perkembangan
remaja adalah identitas vs. kebingungan peran (identity vs role confusion).” Usia remaja adalah 12-18
tahun, yang dapat diperpanjang hingga usia 23 tahun (moratorium). Sebelum masa remaja, anak
belajar bermacam-macam peran (misalnya sebagai pelajar, kakak, adik, orang Kristen, atlet dsb.).
Pada masa remaja semua peran itu harus disatukan menjadi sebuah identitas yang tidak
bertentangan dengan nilai-nilai dan sikap hidup lingkungannya. Bila mereka berhasil
mewujudkannya, mereka akan memasuki masa dewasa dengan mantap. Sebaliknya, apabila mereka
gagal, kebingunan peran itu akan menguasainya, yang diwujudkan antara lain dengan adanya
kenakalan remaja. Seringkali dibutuhkan masa penundaan atau perpanjangan (moratorium) untuk
mempersiapkan remaja memasuki masa dewasa.

Pembentukan identitas terkait dengan berbagai peran semasa kanak-kanak yang bermuara
pada masa remaja, namun selanjutnya masih tetap berkembang. Pencarian jati diri meliputi
pengenalan diri (bakat, minat, kelebihan dan kekurangan) yang erat terkait dengan hubungan
remaja dengan orang tua, keluarga, teman, lingkungan, dan Tuhan. Pengenalan diri juga mengarah
pada pilihan peketjaan/katier di masa mendatang. Pada tahap ini remaja sering
mengidentifikasikan dirinya dengan seorang idola.

Kebingungan peran disebabkan kebingungan remaja memasuki dunia baru, yaitu dunia
orang dewasa — setelah meninggalkan dunia kanak-kanak. Remaja yang belum mengenal dirinya
secara utuh, yang masih bertanya-tanya tentang dunianya dan masa depannya, sering merasa ragu-
ragu dan bingung. Dalam kebingungan ini remaja dapat terlibat dalam kenakalan remaja dalam
rangka mencari perhatian dan menunjukkan keberadaan dirinya.

Pencarian identitas dilakukan oleh remaja bersama-sama dengan teman-teman sebayanya.
Perasaan senasib dan kesamaan proses perkembangan mengikat mereka bersama. Memang pada
masa remaja hubungan dengan orang tua merenggang dibandingkan dengan masa kanak-kanak.
Remaja yang merasa sudah dewasa tidak mau lagi diatur dan diperintah orang tua. Sebaliknya,
pengaruh teman sebaya menjadi sangat kuat pada masa remaja. Hal ini sering membuat ketegangan,
bahkan konflik, antara orang tua dan remaja.

Pencarian identitas juga terkait dengan minat eksplorasi: remaja ingin berpetualang dan
mencoba sesuatu yang baru untuk memenuhi keingintahuannya. Jika diarahkan dengan baik, minat
cksplorasi dapat berkembang menjadi penelitian ilmiah. Namun jika dibiarkan tidak terarah, dapat

2 Tabita Kartika Christiani dan Handi Hadiwitanto, “Indonesian Students’ Perceptions on Doctrines, Ethics,
and Identity in Religious Education,” dalam Yonah Hisbon Matemba dan Bruce A. Collet, eds., The Bloomsbury
Handbook of Religions Education in the Global Sonth, London: Bloomsbury, 2022, 177-194.

3 Erik Erikson, Childhood and Society, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010.



50
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

disalahgunakan untuk mencoba melakukan hal-hal yang berbahaya (tindakan kriminal, hubungan
seks pranikah dsb.).

Pada era globalisasi ini, lingkungan remaja tidak lagi sebatas orang-orang dan lingkungan
fisik, namun juga lingkungan maya dari dunia ¢yber — seperti dalam games, internet, email, berbagai
media sosial (Facebook, Twitter, Instagram, dsb.) yang menciptakan perbedaan konsep tentang
jarak, tempat, waktu, dan relasi. Teknologi komunikasi sering mendekatkan orang yang jauh,
namun bisa menjauhkan orang yang dekat. Orang bisa berkomunikasi akrab dengan orang yang
jauh secara fisik, namun acuh tak acuh dengan orang yang berada di sebelahnya secara fisik. Tugas
perkembangan yang belum selesai pada tahap sebelumnya dapat diselesaikan pada masa remaja.
Misalnya rasa percaya diri, yang mestinya sudah tumbuh pada masa kanak-kanak, bisa saja dikejar
untuk tumbuh pada masa remaja. Lingkungan keluarga dan sekitarnya tempat remaja hidup sangat
mempengaruhi perkembangan psikososial remaja.

Peran Pendidikan Agama dan Budi Pekerti dalam membantu remaja membentuk identitas
dan mengatasi kebingungan peran dapat dilakukan baik secara pribadi satu per satu maupun remaja
secara bersama-sama, dengan tujuan agar remaja memiliki kepribadian yang sehat, potret diri yang
baik, merasa dimengerti, dimaafkan, diterima, dan sebaliknya ia dapat berempati, serta memiliki
sikap terbuka/inklusif. Dengan demikian peran Pendidikan Agama dan Budi Pekerti dalam
membantu remaja membentuk identitas melawan kebingungan peran terasa “aman-aman saja’”
atau tidak ada masalah. Namun bagaimana jika identitas itu dipolitisasi menjadi politik identitas
melalui Pendidikan Agama? Maka penelitian berikut ini dilakukan juga dalam rangka melihat peran
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti dalam pembentukan identitas remaja

Identitas Siswa SMA/SMK dalam Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

Pada tahun 2019 saya dan Pdt. Handi Hadiwitanto, Ph.D. melakukan penelitian tentang
“Dinamika Pendidikan Agama Multikultural SMA/SMK/MA di kota Yogyakarta.” Adapun dasar
pemikiran penelitian ini menggunakan teori filsafat kurikulum. Ada empat macam filsafat
kurikulum yaitu perenialisme, esensialisme, progtesivisme, dan rekonstruktivisme.*

e DPerenialisme menekankan kebenaran absolut/universal, yang betlaku untuk semua orang
tanpa terikat tempat dan waktu. Jadi kurikulum disajikan sama untuk semua orang di mana
saja, dan kapan saja.

e [Hsensialisme menekankan pentingnya pewarisan budaya, pemberian pengetahuan dan
keterampilan kepada peserta didik agar mereka menjadi anggota masyarakat yang
berfungsi.

e Progresivisme menekankan pentingnya menghargai dan melayani keistimewaan individu
peserta didik, sehingga kurikulum berpusat pada siswa dengan berbagai variasi pengalaman
dan proses belajar.

e Rekonstruksivisme menekankan masa depan peradaban manusia yang lebih baik, sehingga
pendidikan merencanakan dan menentukan masa depan. Maka kurikulum menekankan
hasil belajar, bukan proses.

Dari keempat filsafat kurikulum ini, rekonstruktivisme merupakan filsafat yang jarang
dipakai di sekolah-sekolah biasa di Indonesia. Hanya sekolah-sekolah khusus yang

4 Ella Yulaelawati, Kurikulum dan Pembelajaran: Filosofi, Teori dan Aplikasi, Bandung: Pakar Raya, 2004, 4-7.



51
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

menggunakannya. Maka dalam penelitian ini hanya tiga macam filsafat kurikulum yang dipakai,
yang kemudian dimodifikasi untuk Pendidikan Agama dan Budi Pekerti.

Filsafat Kurikulum | Pendidikan Agama dan Budi Pekerti
Perenialisme Doktriner

Esensialisme Pembentukan Sikap Etis

Progresivisme Pembentukan Identitas

1. Pengumpulan Data
Metode dan pengumpulan data penelitian ini dilakukan dengan pendekatan kuantitatif untuk
mendapatkan jawaban dan gambaran besar atas pertanyaan-pertanyaan penelitian. Penyusunan
kuesioner, uji coba kuesioner, pengumpulan dan zputing data kuantitatif (survei) dilakukan pada
kurun waktu Oktober hingga Desember 2019. Analisis data dilakukan pada bulan Desember 2019.
Saat itu belum terjadi pandemi, sehingga penelitian dilakukan secara onsite, dengan menggunakan
kuesioner tercetak yang diisi secara manual dengan memakai alat tulis (pen). Penelitian ini
menyebarkan 1173 kuesioner di sekolah-sekolah setingkat menengah atas di Kota Yogyakarta.
Survei dan kuesioner disebarkan dengan mengambil sampel dengan metode stratified random
sampling. Kriteria yang disiapkan secara spesifik adalah jenis sekolah, terdiri dari SMA negeri, SMA
Protestan, SMA Katolik, SMK Negeri, SMK Protestan, SMA Islam, Madrasah Aliyah swasta.
Jender, kelas dan jurusan diharapkan seimbang. Masing-masing sekolah mengembalikan kuesioner
sebanyak 63 - 187 buah, dengan rincian sebagai berikut:
- Jender terdiri dari laki-laki 48% dan perempuan 51% perempuan.
- Agama terdiri dari Islam 49,4%; Kristen Protestan 24,5%; Kiristen Katolik 24%;
Buddhisme 0,3%; Hindu 0,6%; Kepercayaan 0,4%; Tidah beragama 0,6%; Tidak
menjawab 0,4%.

- Penyebaran dan jumlah kuesioner kembali setiap sekolah:

Frequency |Valid Percent
SMAN 3 106 9,0
SMKN 1 108 9,2
SMA Bosa 93 7,9
SMA Boda 100 8,5
SMA Stece 102 3,7
SMA Piri 99 8,4
MAN 1 1 1
MA Pandanaran |92 7,8
SMKN 3 103 8,8
SMA de Britto |63 5,4
SMK Bopkri 1 185 15,8
SMAN10 121 10,3
Total 1173 100,0




Tabita Kartika Christiani

Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

Frequency |Valid Percent
Kelas X 1229 19,6
Kelas XI 585 50,0
Kelas XII 1353 30,2
Total 1169 100,0
Missing System |6
[Total 1173
- Penyebaran jurusan
Frequency |Percent
IPA 283 24,1
IPS 383 32,7
Bahasa |89 7,0
SMK 417 35,5
Total 1172 99,9
Missing  System |1 )1
[Total 1173 100,0

Penyebaran kelas

52

Jika penyebaran kuesioner dan data dibagi dalam jenis-jenis sekolah, yaitu sekolah negeri umum,
sekolah swasta Protestan, sekolah swasta Katolik dan sekolah swasta Islam adalah sebagai berikut:

Frequency |Percent
Sekolah negeri umum 438 37,3
Sekolah swasta Protestan |378 32,2
Sekolah swasta Katolik  |165 141
Sekolah swasta Islam 192 16,4
Total 1173 100,0

2. Analisis Data

Selanjutnya metode analisis yang digunakan adalah analisis deskriptif dan korelasi (bivariaf)
untuk memeriksa variabel-variabel yang ada. Hasil penelitiannya adalah:

Tabel 1: Praktik pendidikan agama di sekolah

>

N Mean |Std. Deviation
Doktriner 1173 13,17 72
Pembentukan sikap Etis J1173 4,02 |50
Pembentukan identitas 1173 (3,89 48

Skala 1 = sangat tidak setuju — 5 = sangat setuju



53
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

Dalam tabel 1 kita melihat bahwa responden (Siswa SMA dan yang setingkat) secara umum
menunjukkan persetujuan yang paling kuat bahwa pendidikan agama yang terjadi saat ini di sekolah
di Yogyakarta sangat membentuk sikap etis, di mana nilai-nilai, tujuan hidup, contoh-contoh
persoalan dalam hidup menjadi perhatian (m 4,02; s.d. 0,50). Responden juga menyetujui bahwa
pembentukan identitas, di mana mereka menjadi tahu tentang diri mereka yang bebas,
bertanggungjawab, berkepribadian, memahami posisi di hadapan orang lain, adalah hal yang
diajarkan di sekolah (m 3,89; s.d. 0,48). Responden memiliki sikap yang ragu terhadap pelajar agama
yang bersifat doktriner (m 3,17; s.d. 0,72). Nampaknya pelajaran agama yang bersifat doktriner,
yang bersifat menghafalkan aturan, normatif, menjaga dan berpusat pada kebenaran agama sendiri
tidak hilang sama sama sekali, meskipun responden tidak merasakan hal itu amat kuat.

Tabel 2: Praktik pendidikan agama di sekolah berdasarkan jenis sekolah

Sekolah  negeri | Sekolah Sekolah swasta | Sekolah swasta
umum swasta Katolik Islam
Protestan

M s.d. N M sd. | N M s.d. N M s.d. N
Doktri | 334 | 0.68 | 438 | 320 | 073 | 378 | 2,64 | 0.64 | 165 | 317 | 064 | 192

ner
Sikap 4,03 | 0,47 438 4,00 | 0,54 | 378 | 3,85 | 0,48 165 4,17 0,48 192

>

etis
Identit | 3,86 | 0,46 438 393 | 0,52 | 378 | 3,80 | 0,46 165 3,95 0,47 192

as

Skala 1 = sangat tidak setuju — 5 = sangat setuju

Dalam tabel 2 kita membagi responden dalam kelompok-kelompok sekolah untuk dapat
melihat perbedaan pelaksanaan pendidikan agama. Secara umum pola yang ditemukan sama, yaitu
persetujuan paling kuat tentang pelaksanaan pendidikan agama yang membentuk sikap etis.
Kemudian diikuti dengan pendidikan agama yang membentuk identitas. Semua responden dari
berbagai jenis sekolah menunjukkan sikap yang sama bahwa mereka ragu-ragu bahwa pendidikan
agama di sekolah saat ini bersifat doktriner. Mereka tidak bisa mengatakan hal itu tidak ada,meski
di sisi lain mereka juga tidak bisa mengatakan selalu ada.

Siswa di sekolah swasta Islam menunjukkan persetujuan paling kuat untuk pembentukan
sikap etis (m 4,17; s.d. 0,48) dibandingkan dengan sekolah-sekolah lain, meski nilai mean dari
sekolah lain tidak terlalu berbeda satu dengan yang lain. Nampaknya para guru agama saat ini
memiliki kesadaran bahwa pembentukan nilai etis bagi kehidupan sehari-hari lebih penting dari
sekedar persoalan doktriner. Demikian pula dengan pembentukan identitas, sekolah swas Islam
memiliki persetujuan paling tinggi (m 3,95; s.d. 0,47) diikuti oleh sekolah swasta Protestan (m 3,93;
s.d. 0,52). Sekolah-sekolah lain tidak memiliki perbedaan terlalu jauh. Para siswa di semua jenis
sekolah merasakan bahwa guru agama mengajarkan mereka menjadi manusia yang memiliki
kemampuan untuk mengenali dirinya sendiri dan bertanggungjawab untuk menjalankan hidup.

Hal yang menarik adalah membandingkan hasil terkait pendidikan agama yang doktriner.
Sekalipun semua siswa dari semua jenis sekolah menunjukkan keraguan, keraguan yang paling kuat
mengarah ke setuju adalah pada siswa di sekolah negeri umum (m 3,34; s.d. 0,68). Disusul oleh
sekolah swasta Protestan dan sekolah swasta Islam. Jika kita memeriksa secara detil dari setiap

pertanyaan, hal “Dalam mata pelajaran agama, saya selalu diminta untuk mengingat dan



54
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

menghafalkan aturan dan ajaran agama saya” adalah hal yang justru dilakukan di sekolah negeri
umum (m 4,17; s.d. 0,72). Demikian juga di sekolah swasta Protestan (m 3,71; s.d. 0,93) dan sekolah
swasta Islam (m 4,19; s.d. 0,66) kita menemukan hasil yang hampir sama, di mana mereka
merasakan hal doktriner dalam pendidikan agama. Sedangkan siswa di sekolah swasta Katolik
menunjukkan keraguan yang paling kecil cenderung menolak (m 2,64; s.d. 0,64). Di sekolah Katolik
hal mengingat dan menghafalkan aturan dan ajaran adalah hal yang tetap meragukan (m 3,37; s.d.
0,99). Di sini kita melihat bahwa responden dari sekolah swasta Katolik yang paling kuat
menunjukkan bahwa pendidikan agama yang dijalankan di sekolah tidak selalu bersifat doktriner.
Sedangkan di sekolah-sekolah lain, hal yang bersifat doktriner nampaknya lebih kuat dapat
dirasakan di sana sini.

Tabel 3: Sikap persetujuan tentang ‘fungsi agama untuk dirinya’

Sekolah negeri | Sekolah swasta | Sekolah Sekolah
umum Protestan swasta Katolik | swasta Islam
M |sd [N | M sd. | N |M |sd [N |M |sd |N
Agama saya sangat 437 | 0,68 | 436 | 4,22 0,83 | 378 | 4,02 | 0,87 | 165 | 4,48 | 0,70 | 191
berpengaruh terhadap
kehidupan sehari-hari saya.
Agama saya memegang 426 | 0,67 | 436 | 4,17 0,75 [ 378 3,99 | 0,82 | 165 | 4,32 | 0,66 | 191
peranan  penting untuk
pengambilan keputusan
dalam hidup saya.
Hidup saya akan berbeda, | 4,32 | 0,85 | 436 | 3,34 1,23 | 371 | 3,95 | 1,03 | 165 | 4,13 | 1,16 | 192
jika saya tidak memeluk
agama saya.
Skala 1 = sangat tidak setuju — 5 = sangat setuju
Tabel 3 memperlihatkan sikap responden pada fungsi agama untuk dirinya. Semua siswa dari
semua seckolah menyetujui semua sikap, bahwa agama berpengaruh pada kehidupan sehari-hari,
pengambilan keputusan dan juga amat penting bagi kepribadiannya. Seluruh siswa menunjukkan
persetujuan paling kuat pada pengaruh agama untuk hidup sehari-hari. Siswa di sekolah swasta
Islam nampaknya yang menunjukkan persetujuan paling tinggi (m 4,48; s.d. 0,70).
Tabel 4: Sikap persetujuan tentang positive in-group - negative out-group
Sekolah negeri | Sekolah swasta | Sekolah Sekolah
umum Protestan swasta Katolik | swasta Islam
M |sd [N |M sd. | N |M |sd [N | M |sd |N
Positive in-group 3,83 | 0,65 | 438 | 3,75 0,87 | 378 | 320 | 0,74 | 165 | 3,74 | 0,62 | 192
Negative out-group 2,63 | 0,87 | 438 | 3,12 0,88 | 378 | 2,68 | 0,77 | 165 | 2,31 | 0,62 | 192
Skala 1 = sangat tidak setuju — 5 = sangat setuju

Dalam tabel 4 kita mencoba untuk memeriksa bagaimana sikap religiocentrisme yang melihat
kelompok agamanya sendiri sebagai lebih baik (positive in-group) dan melihat kelompok agama yang
berbeda sebagai yang buruk (negative ont-group). Nampaknya siswa di sekolah negeri umum, sekolah




55
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

swasta Protestan dan sekolah swasta Islam menunjukkan persetujuan untuk memandang
kelompok agamanya sendiri sebagai kelompok yang pasti baik (m >= 3,60). Sikap yang berbeda
ditunjukkan oleh siswa dari sekolah swasta Katolik yang memandang positive in-group sebagai hal
yang meragukan (m 3,20; s.d. 0,74). Sedangkan untuk sikap memandang kelompok agama yang
berbeda sebagai yang buruk (negative ont-group) semua siswa menunjukkan keraguan (m > 2,60 —
3,40) kecuali siswa dari sekolah swasta Islam yang menolak bahwa kelompok di luar agamanya
adalah buruk (m 2,31; s.d. 0,62). Kita melihat di sini bahwa para siswa di banyak sekolah kecuali
yang berada di sekolah swasta Katolik amat kuat melihat ke dalam kepada kelompoknya sendiri
secara amat positif. Sedangkan siswa di sekolah swasta katolik cenderung menjadi lebih kritis untuk
melihat dirinya. Hal yang lain adalah siswa di sekolah swasta Islam justru lebih tegas menolak sikap
memandang kelompok yang berbeda sebagai kelompok yang dipandang buruk. Hal ini justru tidak
terjadi di tengah siswa di sekolah-sekolah yang lain.

Tabel 5: Karakteristik pendidikan agama multikulutural (korelasi bivariate Pearson)

Doktriner Sikap etis Identitas
Positive in-group 0,37** 0,30%* 0,26**
Negative out-group 0,34%* 0,07* 0,16%*
Agama saya sangat | 0,18%* 0,32*%* 0,24**
berpengaruh terhadap
kehidupan sehari-hari
saya.
Agama saya | 0,18%* 0,34** 0,28**
memegang  peranan
penting untuk
pengambilan
keputusan dalam
hidup saya.
Hidup saya akan | 0,08%* 0,16** 0,07*
berbeda, jika saya
tidak memeluk agama
saya.

Korelasi signifikan pada p<.00 level (**) or p<.05 level (*)

Tabel 5 memperlihatkan karakteristik dari pendidikan agama, baik yang bersifat doktriner,
membentuk sikap etis dan membentuk identitas dengan memeriksa korelasinya pada beberapa
variabel yang sudah diperiksa sebelumnya, yaitu sikap positive in-group dan negative out-group, dan sikap
pada agama. Dalam tabel 5 kita melihat bahwa pendidikan agama yang bersifat doktriner memiliki
korelasi amat kuat dengan sikap religiocentrisme, positive in-group (r 0,37) dan negative out-group (r
0,34). Korelasi ini paling kuat dibandingkan dengan pembentukan sikap etis dan identitas.
Terutama negative out-group yang menunjukkan korelasi paling lemah (r 0,07 dan r 0,16). Responden
memahami bahwa pendidikan agama untuk pembentukan sikap etis dan identitas justru tidak
terlalu berkaitan dengan sikap yang menolak kelompok berbeda. Sebaliknya pendidikanagama
yang doktriner cenderung berkaitan erat dengan sikap memandang kelompok agama lain dengan
negatif.



56
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

Pendidikan agama yang doktriner memiliki korelasi dengan fungsi agama meski tidak sekuat
sikap pada religiocentrisme. Di sini kita melihat bahwa pendidikan agama yang kuat secara
doktriner berhubungan kuat pula dengan sikap mereka pada status agama mereka ketimbang
fungsi-fungsi agama. Sedangkan pendidikan agama yang membangun sikap etis menunjukkan
korelasi amat kuat dengan fungsi-fungsi agama, terutama agama untuk pengambilan keputusan (r
0,34) dan agama untuk kehidupan sehari-hari (r 0,32). Di sini jelas bahwa pendidikan agama
memang berhubungan dengan kehidupan sehari-hari yang harus dijalankan. Pendidikan agama
untuk pembentukan identitas juga memperlihatkan hal yang hampir sama meski nilai koefesien
korelasinya sedikit lebih kecil (r 0,28 dan r 0,24). Pendidikan agama yang memperhatikan sikap etis
dan juga identitas di sini justru menekankan pada fungsi agama dalam kehidupan ketimbang status
agamanya sendiri khususnya di hadapan agama.

3. Pendidikan Agama dan Budi Pekerti untuk Pembentukan Identitas

Hasil penelitian menunjukkan peran terkuat dari Pendidikan Agama dan Budi Pekerti adalah
untuk pembentukan sikap etis (4,02). Yang kedua adalah pembentukan identitas (3,89). Yang
terakhir adalah doktriner (3,17). Walaupun bukan yang terkuat, peran Pendidikan Agama dan Budi
Pekerti dalam pembentukan identitas cukup kuat. Memang Pendidikan Agama memiliki posisi
yang penting dan strategis dalam mengarahkan umat. Dalam bukunya yang berjudul The Ambivalence
of the Sacred: Religion, Violence, and Reconciliation, Scott Appleby menunjukkan peran Pendidikan
Agama dalam mendukung agama menjadi sumber kekerasan atau perdamaian:

Program pendidikan agama yang tidak memadai atau tidak ada, pemimpin agama yang tidak siap
secara politik, dan kurangnya struktur ekumenis dan antaragama yang layak, berkonspirasi untuk
membatasi potensi agama untuk perdamaian.®

Hubungan antara pemuka agama dan pengikutnya tidak hanya bergantung pada profil sosial
ekonomi dan keadaan politik masing-masing (atau kesamaan) tetapi juga pada latar belakang
pendidikan dan pembinaan agama masing-masing. Inti argumen kami adalah pertanyaan tentang
tingkat pendidikan agama dan pembinaan spiritual.®

Pembentukan identitas yang sangat penting pada masa remaja dikuatkan oleh Pendidikan
Agama dan Budi Pekerti. Namun, seperti telah dikatakan di atas, pembentukan identitas dapat
bersifat positif (sesuai dengan psikologi perkembangan), maupun bersifat negatif (sebagai politik
identitas). Maka berikut ini dibahas tentang politik identitas.

Politik Identitas dan Pendidikan Agama

Politik identitas adalah “strategi polittk yang memfokuskan pada pembedaan dan
pemanfaatan ikatan primordial sebagai kategori utamanya. Politik identitas dapat memunculkan
toleransi dan kebebasan, namun di lain pihak, politik identitas juga akan memunculkan pola-pola

7 Di Indonesia

intoleransi, kekerasan verbal-fisik dan juga pertentangan etnik dalam kehidupan.
politik identitas banyak dipakai untuk hal-hal negatif, baik untuk alasan konflik antaretnis dan
antaragama maupun pemilihan umum dan pemilihan kepala daerah. Akibatnya rakyat terbelah,

terkotak-kotak menurut sekat etnis dan agama. Politik yang seharusnya murni bersifat demokratis,

> Scott Appleby, The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and Reconciliation, New York: Rowman & Littlefield
Publishers, 2000, 75.

6 Appleb), The Amlﬂzm/eme of the Sacred, 118.

i olitik-identitas/32563 diakses tanggal 23 Juni 2023.



http://lipi.go.id/publikasi/politik-identitas/32563

57
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

dan rakyat memilih pemimpin berdasar kemampuannya, berubah menjadi ajang pemecah belah
persatuan dan orang memilih berdasarkan kesamaan agama, bukan lagi kemampuan. Jika
Pendidikan Agama dipakai dalam politik identitas, rakyat yang masih muda, yakni remaja, dapat
mengembangkan identitas yang tertutup, fanatik dan intoleran.

Apalagi Pendidikan Agama di Indonesia bersifat monoreligius, di mana setiap siswa
mempelajari tradisi agamanya masing-masing, sehingga hampir tidak ada perjumpaan antaragama
dalam Pendidikan Agama. Seharusnya Indonesia mempertimbangkan model-model lain, yaitu
multireligius dan interreligius. Menurut Zainal Abidin Bagir yang mengutip Carl Sterkens, ada tiga
model pendidikan agama, yaitu model monoreligius, multireligius, dan interreligius.” Dalam model
monoreligius, tujuan pendidikan agama adalah menginternalisasikan tradisi keagamaan tertentu
yang dianut oleh peserta didik. Model ini mungkin memperkenalkan tradisi agama lain, tetapi
ditempatkan dalam perspektif tradisi agama mereka sendiri. Asumsinya adalah bahwa setiap tradisi
keagamaan terisolasi dari tradisi lainnya.” Dalam model multireligius, tujuan pendidikan agama
adalah untuk menawarkan pengetahuan tentang semua agama tanpa keterikatan pada tradisi agama
tertentu. Semua agama dipandang sama, tidak ada yang lebih unggul dari yang lain. Semua agama
dipahami secara kognitif, objektif, dan netral. Dialog tidak diperlukan, karena setiap tradisi
keagamaan diterima apa adanya.'” Dalam model interreligius, tujuan pendidikan agama adalah
mengembangkan dialog antar agama dengan kemungkinan saling memperkaya. Dalam model ini
setiap orang mewakili dan berkomitmen pada agama tertentu, tetapi dia tidak melihat agamanya
sebagai sistem yang tertutup dan selesai. Sebaliknya, ia terbuka untuk perspektif lain dan saling
memperkaya.''

Walaupun pendidikan agama di Indonesia menerapkan model monoreligius, tetap ada
kemungkinan untuk mengembangkan dialog antaragama, jika guru memiliki perspektif dan
kapasitas untuk melakukannya.'” Tampaknya di sekolah-sekolah yang berafiliasi dengan tradisi
agama tertentu, di mana semua siswa, terlepas dari tradisi agama yang dianutnya, harus menempuh
pendidikan agama yang sama sesuai dengan aliran agama yang dianut sekolah tersebut, peluang
untuk mengembangkan dialog antaragama lebih besar dibandingkan di sekolah negeri di mana
model monoreligius diterapkan sepenuhnya."”

Pada tahun 2018 Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat (PPIM) UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta mempublikasikan hasil survei nasional, yang menunjukkan opini intoleransi dan opini
radikal yang tinggi di kalangan guru di berbagai tingkatan sejak TK hingga SMA. Survei ini
menggunakan alat ukur kuesioner digital dan zmplicit association test terhadap 1.522 siswa, 337
mahasiswa, dan 264 guru di 34 provinsi. Setiap provinsi diwakili oleh satu kabupaten dan satu kota
yang dipilih secara acak. Survei dilakukan dalam rentang waktu 1 September sampai 7 Oktober
2017.

Hasil survei PPIM UIN Syarif Hidayatullah Jakarta menunjukkan pengaruh intoleransi dan
radikalisme menjalar ke banyak sekolah dan universitas di Indonesia:

8 Zainal Abidin Bagir, “Interfaith Dialogue and Religious Education.” Dalam Stefan Hammer and Fatimah
Husein, eds., Religions Pluralism and Religions Freedom: Religions, Society and the State in Dialogne, Y ogyakarta: CRCS
UGM, 2013, 181-182.

9 Bagir, “Interfaith Dialogue and Religious Education,” 181.

10 Bagir, “Interfaith Dialogue and Religious Education,” 182.

1 Bagir, “Interfaith Dialogue and Religious Education,” 182.

12 Bagir, “Interfaith Dialogue and Religious Education,” 182.

13 Christiani dan Hadiwitanto, “Indonesian Students’ Perceptions on Doctrines, Ethics, and Identity in Religious
Education,” 177-194.



58
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

e 51,1% responden mahasiswa/siswa beragama Islam memiliki opini intoleran terhadap
aliran Islam minoritas, yang dipersepsikan berbeda dari mayoritas, seperti Ahmadiyah dan
Syiah.

® 34.3% responden yang sama memiliki opini intoleransi kepada kelompok agama lain selain
Islam.

e 48,95% responden siswa/mahasiswa merasa pendidikan agama mempengaruhi mereka
untuk tidak bergaul dengan pemeluk agama lain.

o 58,5% responden mahasiswa/siswa memiliki pandangan keagamaan pada opini yang
radikal.

Hasil survei ini menyimpulkan adanya pengaruh intoleransi dan radikalisme di kalangan
generasi Z Indonesia (yang lahir setelah 1995), yang dapat disebut seperti “api dalam sekam,”
sehingga harus diwaspadai. 54,87% generasi Z mencari pengetahuan agama melalui internet,
seperti blog, website dan media sosial. Akibatnya, pendidikan agama tidak hanya bersumber dari
pendidikan formal, melainkan juga linimasa ulama-ulama yang memiliki akun di media sosial. Hasil
survei  siswa dapat didengar dan  dilihat dalam  bentuk animasi data di
https:/ /www.youtube.com/watchrv=eHOzggORpVk.

Berdasarkan survei ini, PPIM merekomendasikan tiga hal. Pertama, pengembangan literasi
keagamaan melalui pembelajaran mengenai berbagai agama dan kepercayaan. Kedua, reformasi
rekrutmen dan pelatihan guru pengajar Agama Islam. Ketiga, pendidikan keagamaan yang terbuka,
toleran dan inklusif."

Jika dibandingkan dengan hasil penelitian PPIM ini, hasil penelitian saya dan Pdt. Handi
Hadiwitanto di Yogyakarta jauh lebih positif. Di Yogyakarta Pendidikan Agama tidak membuat
siswa menjadi fanatik dan intoleran. Namun demikian, mempertahankan hasil yang baik dan
bahkan meningkatkannya bukanlah sesuatu yang mudah. Maka terus menerus dibutuhkan upaya
dari pihak sekolah untuk terus mengembangkan Pendidikan Agama yang terbuka, toleran, dan
inklusif.

Peluang Pengembangan Identitas yang Terbuka pada Remaja

Dengan tingginya penggunaan media sosial oleh remaja, ada peluang untuk menggunakan
media sosial sebagai sarana untuk mempublikasikan wacana keberagaman, sikap yang terbuka,
toleran, dan inklusif. Apalagi siswa SMP dan SMA-SMK sekarang ini merupakan Generasi Z (lahir
1995-2010) yang sangat menghargai perbedaan dan kepelbagaian.
Ciri-ciri generasi Z di Amerika Serikat menurut James White adalah sebagai berikut:

1) Recession Marked. Karena dibesarkan pada era resesi ekonomi dan keamanan, Generasi Z
memiliki rasa percaya diri yang besar untuk dapat melakukan segala sesuatu, mandiri dan
bersemangat sebagai wirausaha, sehingga ada banyak penemu muda dalam berbagai bidang.
Mereka tidak menyukai tatanan hirarkis. Mereka ingin melakukan perubahan.

2) Wi-fi Enabled. Generasi Z menguasai internet serta teknologi informasi, yang membawa
perubahan cara komunikasi. Sebagai digital natives, generasi Z dapat memakai waktu
sekitar sembilan jam per hari untuk menikmati media. Mereka juga sangat cepat
mendapatkan informasi.

14 https://titto.id/survei-uin-jakarta-intoleransi-tumbuh-di-banyak-sekolah-dan-kampus-czQL


https://www.youtube.com/watch?v=eHOzggORpVk
https://tirto.id/survei-uin-jakarta-intoleransi-tumbuh-di-banyak-sekolah-dan-kampus-czQL

59
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

3)  Multiracial. Migrasi dan perkawinan campur menyebabkan generasi Z menjadi multirasial,
atau percampuran ras. Maka generasi Z menggambarkan diri mereka sebagai warga dunia,
yang terkoneksi dengan orang-orang di seluruh dunia. Hal ini menyebabkan mereka
menjadi generasi yang mudah menerima perbedaan dan bersikap inklusif.

4y Sexually Fluid. Karena semakin diterimanya pernikahan sesama jenis, generasi Z melihat
setiap pribadi memiliki kebebasan untuk menentukan pilihannya. Maka pandangan
generasi Z tentang seksualitas adalah kebebasan setiap individu.

5) Post-Christian. Generasi Z merupakan generasi yang sekuler, dan disebut post-Christian
karena mempercayai Tuhan namun tidak melakukan peribadahan, serta menolak untuk
menjadi konservatif dan fundamentalis. Mereka mempertanyakan iman secara mendalam,
aktif mencari hal yang krusial mengenai iman mereka. Hasil penelitian dari Barna research
menyatakan bahwa sebanyak 78% dari generasi Z masih mempercayai keberadaan Tuhan,
namun setengah dari mereka yang kemudian menghadiri peribadatan. Generasi Z
menghargai cara orang beriman, tidak mempermasalahkan perbedaan keyakinan,

cenderung menjadi pribadi yang humanis atau sosialis."

Ciri kedua dan ketiga sangat relevan untuk dikembangkan di Indonesia dalam rangka
mengembangkan identitas yang terbuka, toleran, dan inklusif. Melalui internet dan media sosial
dapat diajarkan sikap yang menghargai perbedaan, bahkan saling belajar satu sama lain. Gen Z
bersikap positif terhadap teknologi dan tidak takut mencoba hal baru. Melalui internet mereka
terhubung dengan seluruh dunia. Mereka juga dapat mencari informasi di internet. Lewat internet
mereka juga dapat mengenal budaya-budaya lain, sehingga mereka menjadi toleran terhadap
perbedaan-perbedaan kultural.

Namun demikian tidak semua di internet dan media sosial mendukung sikap menghargai
dan memaknai perbedaan. Ada juga yang mengajarkan sikap eksklusif dan intoleran. Oleh karena
itu siswa SMP dan SMA-SMK perlu diajar literasi bermedia, agar mereka kritis terhadap informasi
yang mercka terima, mengolah dengan benar, dan memanfaatkannya. UNESCO memberikan
definisi “Literasi Media dan Informasi merupakan kumpulan pengetahuan, keterampilan, sikap,
kompetensi, dan praktik yang memungkinkan secara efektif mengakses, menganalisis,
mengevaluasi secara kritis, menafsirkan, menggunakan, membuat, dan menyebarkan informasi dan
produk media dengan menggunakan sarana dan alat yang ada secara kreatif, legal dan etis.”'
Dengan demikian diharapkan siswa SMP dan SMA-SMK dapat belajar untuk mengelola dan
memaknai perbedaan dalam hidup sehari-hari.

Peluang lainnya berkenaan dengan posisi dalam teologi agama-agama, yaitu agar beralih dari
model penggantian menjadi pemenuhan, mutualitas dan penerimaan. Paul Knitter membagi
teologi agama-agama dalam empat model, yaitu model penggantian (hanya satu agama yang benar),
model pemenuhan (yang satu menyempurnakan yang banyak), model mutualitas (banyak agama
terpanggil untuk berdialog), dan model penerimaan (banyak agama yang benar: biarlah begitu).'’
Pembagian ini merupakan perkembangan dari pembagian yang klasik yaitu eksklusif, inklusif,

15 James Emery White, Meet Generation Z: Understanding and Reaching the New Post-Christian World. Grand Rapids:
Baker Books, 2017, 41-49.

https:/ /iite.unesco.otg/mil/#:~:text=MIL%:20constitutes%20a%20composite%20set,creative02C%020legal
%20and%20ethical%20basis.
17 Paul Knitter, Infroducing Theologies of Religions, Maryknoll: Orbis Books, 2002.


https://iite.unesco.org/mil/#:~:text=MIL%20constitutes%20a%20composite%20set,creative%2C%20legal%20and%20ethical%20basis
https://iite.unesco.org/mil/#:~:text=MIL%20constitutes%20a%20composite%20set,creative%2C%20legal%20and%20ethical%20basis

60
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

pluralis. Model penggantian sejajar dengan eksklusif; model pemenuhan sejajar dengan inklusif;
sedang model mutualitas merupakan pengembangan dari pluralis. Model penerimaan merupakan
hal yang baru.

Model penggantian atau eksklusif didasarkan pada keyakinan bahwa agama sendiri
dimaksudkan untuk menggantikan semua agama lain. Ada dua macam model penggantian: total,
dan sebagian. Penggantian sebagian lebih terbuka untuk belajar tentang agama lain, namun itu
dilakukan untuk menunjukkan bahwa hanya ada satu kebenaran, yang ditemukan dalam agamanya
sendiri. Dialog antar agama ditujukan untuk mengubah orang lain agar menjadi pemeluk agamanya.

Model pemenuhan atau inklusif mencoba menyeimbangkan antara sikap positif terhadap
pemeluk agama lain, dan keunikan agama seseorang. Wahyu bersifat universal, tetapi keselamatan
bersifat khusus. Orang melihat agama-agama lain kurang memiliki sarana keselamatan. Maka
keselamatan dalam agamanya juga ada dalam agama lain. Orang-orang dari kepercayaan lain hanya
diselamatkan oleh keselamatan dalam agamanya.

Model mutualitas atau pluralis menekankan kasih dan kehadiran Tuhan secara universal
dalam agama-agama lain. Ada banyak agama sejati yang dipanggil untuk berdialog. Dialog
tampaknya menjadi bagian dari keharusan untuk mengasihi sesama. Dalam dialog, setiap orang
siap untuk mendengarkan, menghormati, dan belajar satu sama lain. Ini berarti bahwa model
mutualitas mempertahankan keragaman dan perbedaan yang nyata di antara agama-agama, dan
menghindari “pembicaraan santai tentang semua agama pada dasarnya sama atau benar-benar
berbicara tentang hal yang sama.”"* Namun, pada saat yang sama, semua agama memiliki kesamaan
yang memungkinkan terjadinya dialog.

Ada tiga jembatan dalam model mutualitas; yaitu, jembatan filosofis-historis, religius-mistis,
dan etis-praktis. Jembatan filosofis-historis “terutama bersandar pada dua pilar, batasan historis
semua agama dan kemungkinan filosofis (atau probabilitas) bahwa ada satu Realitas Ilahi di

9519

belakang dan di dalam mereka semua.”” Jembatan religius-mistis “ditopang oleh apa yang akan

disetujui oleh banyak, bahkan sebagian besar, orang beragama: bahwa Yang Ilahi lebih dari apa
pun yang dialami oleh satu agama, namun hadir dalam pengalaman mistik semua agama.”?
Jembatan etis-praktis menemukan materi dialog dalam “pengakuan bahwa kebutuhan dan
penderitaan yang menimpa umat manusia dan bumi adalah perhatian bersama bagi orang-orang
dati semua tradisi.””

Kegiatan Dialog Antar Iman bukan hanya dilakukan dalam mata pelajaran Pendidikan
Agama, melainkan kegiatan sekolah secara keseluruhan. Jadi semua guru dan siswa terlibat di
dalamnya. Sudah banyak upaya dilakukan, seperti Sekolah Kristen mengundang teman-teman
sebaya dari Pondok Pesantren atau Madrasah untuk acara buka bersama. Pengalaman, komunikasi
yang terjalin, dan relasi sesudahnya menjadi hal yang sangat penting dalam kegiatan ini. Siswa
langsung mengalami betapa perbedaan itu tidak perlu ditakuti; bahwa perbedaan itu indah dan
pantas disyukuri; bahwa yang berbeda tetap dapat berdialog dan bekerja sama.

Model penerimaan menghargai keragaman dari semua agama. Model ini mencerminkan
postmodernisme, yang sadar akan letak setiap konsep, pemahaman, budaya, agama, dan lain-lain.
Ia percaya bahwa suatu kebenaran universal berbahaya, sedangkan perbedaan dapat memberi

kehidupan. Kebenaran selalu jamak dan mengambil bentuk yang berbeda, serta mengasumsikan

18 Kaitter, Introducing Theologies of Religions, 111.
19 Knitter, Introducing Theologies of Religions, 112.
20 Knitter, Introducing Theologies of Religions, 112-113.
21 Knitter, Introducing Theologies of Religions, 113.



61
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

identitas yang berbeda. Knitter mengkategorikan tiga ekspresi berbeda dari model penerimaan;
yaitu, fondasi pasca-liberal, “banyak agama, banyak keselamatan,” dan teologi komparatif.
Pendekatan pasca-liberal percaya bahwa tidak ada yang benar-benar dapat dinyatakan “umum”
untuk semua agama. Setiap agama memiliki bahasa dan sejarahnya masing-masing yang berbeda
dengan agama lainnya. Dialog antar agama memang dimungkinkan dalam model ini, tetapi
dilakukan melalui penalaran, argumentasi, dan kontras — yaitu, melalui apologetika. “Banyak agama,
banyak keselamatan” menekankan bahwa perbedaan di antara agama-agama menjangkau langsung
ke dalam jiwa agama-agama, ke dalam tujuan akhir dan pemenuhannya — atau tujuan
eskatologisnya. Mereka bukan hanya masalah bahasa yang berbeda. Model ini memungkinkan
seseorang mempelajari sebagian kecil dari agama lain, misalnya teks atau ritual, dan menghindari
generalisasi atau penilaian apa pun. Proses ini memakan waktu lama. Berteman dengan orang-
orang yang berbeda keyakinan mendukung teologi komparatif, karena dengan melakukan itu
seseorang dapat mempelajari agama lain tidak hanya melalui studi tetapi juga melalui perasaan,
penghargaan, dan sebagainya. Model mutualitas dan penerimaan sama-sama menckankan dialog,
tetapi model penerimaan lebih radikal karena benar-benar menghargai dan menerima perbedaan
secara radikal; di sinilah terjadi dialog yang sejati.

PENUTUP

Pendidikan Agama dan Budi Pekerti tidak bisa lagi diposisikan sekadar sebagai ruang
penanaman doktrin atau transmisi nilai moral abstrak. Di tengah konstelasi policrisis yang disorot
oleh PGI, yang meliputi fragmentasi pendidikan, eskalasi intoleransi, dan polarisasi identitas,
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti harus berevolusi menjadi arena strategis untuk pembentukan
identitas remaja yang reflektif, terbuka, dan dialogis. Temuan studi ini menunjukkan bahwa
pendekatan etis dan pembentukan identitas memiliki efek transformatif yang nyata, sementara
pendekatan doktrinal justru memperkuat sekat-sekat eksklusivisme. Ini bukan hanya soal
preferensi pedagogis, melainkan pilihan moral dan politis yang menentukan arah masa depan
kohesi sosial bangsa.

Maka, upaya pengembangan Pendidikan Agama dan Budi Pekerti yang inklusif dan lintas
iman bukan sekadar ideal normatif, melainkan kebutuhan mendesak. Kurikulum harus dirancang
secara sadar untuk memperkuat kapasitas remaja dalam menavigasi kompleksitas identitas mereka,
baik personal, sosial, maupun spiritual, dengan empati dan ketangguhan. Pendidikan Agama yang
terbuka, toleran, dan dialogis bukanlah tujuan akhir, tetapi fondasi utama dalam membentuk
generasi yang mampu hidup dan bekerja dalam masyarakat plural yang rentan terpecah. Dalam
konteks ini, Pendidikan Agama dan Budi Pekerti bukan hanya relevan, tetapi vital.

Pendidikan Agama memiliki potensi dan kapasitas untuk menjadi sarana mengembangkan
identitas siswa yang terbuka, toleran, dan inklusif. Untuk itu Pendidikan Agama mesti dirancang
secara sengaja untuk mendukung identitas remaja yang terbuka, toleran, dan inklusif tersebut. Dari
hasil penelitian tampak adanya hal-hal baik dari Pendidikan Agama dan Budi Pekerti, yang
mendukung pembentukan identitas remaja yang terbuka, toleran, dan inklusif. Maka hal ini perlu
ditindaklanjuti dengan pengembangan Pendidikan Agama yang terbuka, toleran, dan inklusif.



62
Tabita Kartika Christiani
Pendidikan Agama dan Budi Pekerti

DAFTAR PUSTAKA

Appleby, R. S. (2000). The ambivalence of the sacred: Religion, violence, and reconciliation. Rowman &
Littlefield Publishers.

Bagir, Z. A. (2013). Interfaith dialogue and religious education. In S. Hammer & F. Husein (Eds.),
Religious pluralism and religions freedom: Religions, society and the state in dialogne. CRCS UGM.

Christiani, T. K., & Hadiwitanto, H. (2022). Indonesian students’ perceptions on doctrines, ethics,
and identity in religious education. In Y. H. Matemba & B. A. Collet (Eds.), The Bloomsbury
handbook of religious education in the Global South (pp. 177-194). Bloomsbury.

Erikson, E. (2010). Childhood and society (Indonesian ed.). Pustaka Pelajar. (Original work published
1950)

Knitter, P. (2002). Introducing theologies of religions. Orbis Books.

White, J. E. (2017). Meet Generation Z: Understanding and reaching the new post-Christian world. Baker
Books.

Yulaelawati, E. (2004). Kurikulum dan pembelajaran: Filosofi, teori dan aplikasi. Pakar Raya.



